Barcode: 2990140052958
Title - Rxgvedasn'hitaa
Author - Shriikapaalishaastri
Language - hindi
Pages - 357

Publication Year - 1950 Barcode EAN.UCC-13



## DAMAGE BOOK

TASABAINU TASABAINU TASABAINU TASABAINU

OUP-557-13-7-71-3,000.

OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY

Call No. **5294**.1 **VAIR** 

Accession No. S2483

Author

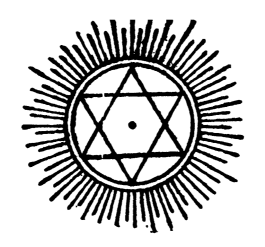
Rigredasamhila. 1950.

Title

This book should be returned on or before the date last marked below.

# ऋग्वेदुसंहिता

## श्रीकपालिशास्त्रिविरचितवेदगुप्तार्थ-सिद्धाञ्जनाख्यभाष्यसमेता



प्रथमाष्ट्रकम् प्रथमो भागः (१-३२ स्कानि) माधव पुण्डलोक पण्डित श्री अरविन्दाश्रमः पाण्डिचेरी (भारत)

> सर्वाधिकारः सुरक्षितः शके १९५०

५० मूल्यम् ३५ रु. भागद्वयात्मकत्रथमाष्ट्रकस्य

#### मुद्रणम्-

भूमिकातः प्रारभ्य आद्वितीयाध्यायसमाप्ति शिरसि नन्दिनी मुद्रणालये, शिष्टं सर्वे श्री अरविन्दाश्रम मुद्रणालये।

## RIGVEDA SAMHITA

WITH THE COMMENTARY ENTITLED

### SIDDHĀNJANA

SRI T. V. KAPALI SASTRY



#### FIRST ASHTAKA

Vol. I-Part 1

(1-32 SUKTAS)

#### Publisher:

M. P. PANDIT

SRI AUROBINDO ASHRAM PONDICHERRY (INDIA)

All Rights Reserved

1950

Price Rs. 35/-

Vol. I (Parts 1 & 2)

#### Printed:

Part I, pages 1—332 at the Nandini Mudranalaya, Sirsi; the rest at Sri Aurobindo Ashram Press, Pondicherry.

INDIA

#### PUBLISHER'S NOTE

IT is a valued privilege for me to be associated with the publication of this profound and sacred work. The printing and the publication of this volume has been planned, promoted and seen through by my revered brother Sri Sunderrao P. Pandit, Advocate, Sirsi. It was under his close supervision and guidance the first part of the present volume was completed at the Nandini Mudranalaya, Sirsi, by which time it was found possible, with the gracious approval of the Mother, to shift the work to our Ashram Press where it is being continued from the second part onwards.

Printing of a Vedic work has always its special difficulties and in this case a series of unexpected obstacles had to be surmounted which have delayed publication of the book and necessitated considerable alteration in the plan of the work. It has been possible to persevere and proceed with the undertaking because of faith in the cause of the Veda, the immortal bequest of the ancients to our land, because of the encouraging response and keen interest evinced by circles of progressive thought and aspiration in this substantial contribution to the resuscitation of the nation's culture and above all because of the blessings of the finder of the Light that has inspired and permeated the entire work, the Master, Sri Aurobindo.

It is not necessary to repeat here what I have stated in the Circular issued recently in this connection regarding the need, nature and scope of the work, and its esteemed author. Opinions of learned Pandits and scholars on this work have been included in the Circular and thanks are due to them for their warm-hearted response actuated, among other things, by their innate love of Sanskrit learning, esteem for the Vedic wisdom, and reverence and fealty to the Rishis of the Rig Veda.

14-1-1950 Sri Aurobindo Ashram, Pondicherry.

#### **FOREWORD**

THIS Commentary on the Rig Veda of which the First Ashtaka is now published starts with the Bhumikā—a long introduction in which the line of esoteric interpretation as shown by Sri Aurobindo is expounded. A summarised version of the same in English was published some time ago. In this Foreword I should like to explain how I happened to undertake this sacred task. In the Translator's Preface to my Tamil rendering of the Hymns to the Mystic Fire I made a statement the substance of which I give below.

In the nineties of the last century when, according to the family custom, I was being taught the chanting of the Veda-sāma gāna with the Rik-texts, I had a vague idea, a strong belief characteristic of old style orthodoxy that Veda means Veda-Purusha, it is God as Veda, eternal, the sound-body of God. Beyond this I did not think and could not. When a few years later, I grew in knowledge of Sanskrit just enough to read and understand the simple and lucid commentary of Sayana, I was curious to know at least the meaning of those Riks which I had already got by heart. When I turned to the pages of Sayana-bhashya I did not find any difficulty in understanding the word-for-word meaning given therein, but in some places I vaguely thought there was something more than what was written there, but I was not able to go further, what little I could sense was that it was dark to me and the darkness was visible; in effect my eyes could not see. A few years afterwards it was the late Vasishtha Ganapati Muni-Kavyakantha Ganapati Sastri whom we adored and addressed as Nayana, beloved father—who in a way first opened my eyes. It was he who since 1907-1908 took me as his own and guided me in many branches of Sanskrit study and laid in me the foundations for spiritual life which in later years grew to claim me in its entirety. It was in 1910 that he favoured me with instructions regarding the Deities of the Rig Veda and depth of thought in the Vedic hymns.

But from 1914, ever since the Arya began to appear I have closely followed Sri Aurobindo's approach to the study of the Rig Veda and whole-heartedly, with sufficient reasons, accepted it. It is not that I rejected Vasishtha Muni's method in order to accept Sri Aurobindo's. There was no occasion or room for following the former. For while it is a fact that he took up stray hymns on occasions, explained them, taught us to appreciate the grandeur, beauty and wealth of ideas in the hymns, he did not write a commentary on even an anuvāka or a small portion of the Rig Veda. Nor did he work out a method of interpretation. There was indeed enough of original thinking and inspired talks he gave us in plenty. One remarkable fact is this: both Sri Aurobindo and Sri Vasishtha Muni came to extraordinary conclusions about the Vedic Gods and Vedic Secret independently without the one knowing the other. Their methods are not identical, their views are not the same, though both regard the Veda in supreme esteem as a Scripture of secret Wisdom. The latter closed his earthly career without committing to writing the results of his Vedic studies. Since I have made reference to these Vedic studies of Vasishtha Muni in some of my Sanskrit works including his biography and commentaries on his poems, since I am also closely associated with the Teachings of Sri Aurobindo and in particular am commentator on the Rig Veda along his lines, there is likely to be a misconception. To make the position clear is the relevancy for this personal note.

Nearly ten years ago some friends here asked me to give word-for-word meaning in simple Sanskrit for Rig Vedic hymns so that they could be rendered easily in Hindi afterwards. I thought it could be done, but thought also that it would not be acceptable to scholars in the absence of necessary explanations, grammatical notes, justification for departure where necessary from old commentaries or modern opinion. So I placed the matter before Sri Aurobindo with my submission that I would undertake the task only if he would be pleased to go through what I write. This he graciously agreed to do and added that I could write the commentary keeping close to his line of interpretation and using the clues he has provided to unveil the symbolic imagery for arriving at the inner meaning that is the secret of the Veda.

With his blessings, then, I started the work. As it was proceeding, I placed it before him in convenient parts for perusal at his pleasure.

This Commentary has received his general approval and the benefit of his occasional suggestions and remarks that have enabled it to keep more and more close to the spirit of his interpretation. But I am fully responsible for all that is written in the commentary, including details, regarding the fixing of meanings for certain words which lend themselves to different interpretations. I have generally taken Sayana for my model, in regard to word-for-word meaning, grammar, accent, etc., though necessarily there is departure in regard to the drift of the hymns and in some places, the construction of sentences. I have not mentioned the *viniyoga*, the application and use of the Mantra in particular rites; for that would be necessary if the present work were to explain the symbolic character of the Vedic rites. But that is beyond the scope of this commentary.

I had thought of recording and comparing the opinions of other commentators as far as available and at one time thought of making references to the opinions of modern scholars, especially of the West, who have made no mean contribution to Vedic studies, with the help of Comparative Philology with all its shortcomings, particularly in regard to the fixing of the meaning of words. But after deliberation and consultation in proper quarters, I found it advisable to confine myself to what I had to say positively, in view of the purpose of the commentary which is to expound the inner sense and not to encumber the work with the views of other authorities, and increasing it in bulk involving enormous labour that might entail the risk of not completing the printing even of the First Ashtaka.

As the commentary was progressing, the thought occurred to me that in the absence of a background to proceed with the modern scholar and the old type Pandit, both alike would be at a loss to follow the meanings and explanations given in the commentary. Therefore the *Bhumikā* was written explaining the position and examining it in the light of scriptural texts ranging from the Vedas down to the Puranas.

Thus the first hundred pages of the book were separately taken out from the printed formes and sent out to Pandits and scholars for opinion. The response was generous, almost unanimous and encouraging. If there was a note of hesitancy anywhere in the opinions, it was this: can all the hymns or the majority be shown to bear

out the esoteric sense? This is certainly a genuine doubt, revealing at the same time a certain openness to accept the esoteric interpretation if the hymns are systematically shown to contain the sense we plead for.

This Commentary, it is hoped, answers to the demands of the discerning mind.

Sri Aurobindo Ashram, Pondicherry.

T. V. KAPALI SASTRY

Dedicated

To

Sri Aurobindo

In Adoration and Gratitude

## ऋग्भाष्यभूमिका

### प्रथमः खण्डः

| जयति श्रीजुपामेको भ्रुवनानामधीश्वरः           | Ì  |
|-----------------------------------------------|----|
| पुरुषाणामशेपाणा मात्मा यस्तमसः परः            | 11 |
| जयत्युत्तमशब्दार्थः शब्दमूर्तिधरः पुमान्      | 1  |
| निःश्वासेन सुजन् विश्वं प्राणवान् तपसा प्रभुः | 11 |
| तद्दचां जयति व्योम स्थानं परममक्षरम्          | ì  |
| यतो विसृष्टं भ्रुवनं सार्थकं परमेष्ठिना       | li |
| वरेण्यं वरणीयानां वेदगुप्तार्थवेदिनाम्        | 1  |
| भावं भावं महाभाग मरविन्दपदं महः               | 11 |
| तत्सम्मत मसम्बाध मबोधैः कर्मबन्धनैः           | ı  |
| कुर्मो गृढार्थबोधाय वेदमर्मविभेदनम्           | 11 |
| वेदानां ऋग्यजुःसाम्नां साङ्गानां विवृतिः कवित | ξl |
| कृता पूर्वैः पुराणानां गाथाभिरुपचंहिता        | 11 |
| धर्मानाहु र्वेदमूलान् सामयाचारिकानपि          | 1  |
| तदेव मतमेकेषां प्राचामाचारशासिनाम्            | 11 |
| दिष्यज्ञानतपोनिष्ठा-निधीन् वेदान् विदुर्बुधाः | 1  |
| एके क्रियाकलापाना मालवालं प्रचक्षते           | 11 |

| वदत्र समयाचायाः सर्वे भारतभूजुनः               | ı  |
|------------------------------------------------|----|
| काण्डद्वयात्मकं वेदं धर्ममूलं च मेनिरे         | 11 |
| बाघारः कर्मणां काण्डं पूर्व ज्ञानस्य तूत्तरम्  | 1  |
| कीर्त्यते पूर्वतन्त्रसः बाह्मणान्युपजीवनम्     | 1  |
| तथोपनिषदो मूलं परज्ञानस्य चक्षते               | 11 |
| ऋचो यजूँपि वा मन्ताः प्रयोगसमवायिनः            | ı  |
| कियासु विनियोगार्था यागार्था इति निर्णयः       | 1  |
| तसादङ्गलमापन्ना मन्नाः कर्मसु निश्चिताः        | 0  |
| प्रसादनाय देवाना मन्तरङ्गस्य शुद्धये           | 1  |
| इष्टप्राप्तेरनिष्टस्य निष्टत्तेरपि सिद्धये     | 11 |
| जपादिषु प्रयुज्यन्ते पावना इति यद्यपि          | 1  |
| तथाऽपि कर्म परमं मन्त्रास्तस्रोपसर्जनम्        | 11 |
| मन्त्रबाह्मणयोस्तसाद् वेदाख्या धर्मशास्त्रतः   | 1  |
| स्त्रकारैः समाख्याता कर्मधर्मपरैः पुरा         | 11 |
| एताद्यं पुरस्कृत्य समयं साम्प्रदायिकम्         | 1  |
| व्याख्यानं वेदमन्त्राणा मकार्षुर्भागशः क्वचित् | 11 |
| याजुषाणां तु मन्त्राणा मुव्वटश्च महीधरः        | i  |
| ऋचामन्ये तथा स्कन्दस्वामी वेङ्कटमाधवः          | 11 |
| सन्नाद्मणानां सम्पूर्णाः संहितानां सविस्तरम्   | ı  |
| व्याख्याश्रतसृणां चक्रे सुधीः सायणमाधवः        | 11 |
| यस्यैव भाष्यं सर्वत्र प्राप्तप्रसरणं परम्      | į  |
| बुधैराद्रियते प्राच्यैरपि पाश्चात्यपण्डितः     | 11 |
| नव्याः पश्चिमभूखण्डे वेदबाह्या अपि खयम्        | 1  |
| नवाम्युदयसम्पन्नाः सर्वतो ज्ञानमीप्सवः         | 11 |

| कौतुकाद् भारतीयानां विमृशन्तः पुराकथाः          | 1    |
|-------------------------------------------------|------|
| प्राच्यपाण्डित्यसाहाय्याद् वेदान् केचन लेमिरे   | ij   |
| यथाप्रतीच्यसंस्कारं चक्रुर्वेदार्थनिर्णयम्      | 11   |
| सायणोऽभवदेतेषां सुमहानुपकारकः                   | 1    |
| समाद्याश्यान् तस्य खेपां यावदपेक्षितम्          | 11   |
| एते वेदोक्तदेवानां मन्नाणामि सर्वशः             | 1    |
| निरणैषुः खरूपाणि तथा मन्नदशां मतम्              | 11   |
| प्राप्तं परिश्रमादेषां वैदुष्यस्थाविशेषतः       | ı    |
| समासेनोच्यते ज्ञेय मेतन्नव्यविचारिणाम्          | 11   |
| एक एव परो वेदः स ऋग्वेदः पुरातनः                | 1    |
| ऋषयो मन्नकाव्यस्य कर्तारः कवयः स्पृताः          | H    |
| स्कात्मकानि काव्यानि न्यवधन् यज्ञकर्मणे         | I    |
| मरुत्पर्जनयभूताग्नि-भानवोऽन्याश्च देवताः        | 11   |
| ऋषिभिः प्राकृतैर्भीत्या प्रायः प्रीत्या च सनुता | : 1  |
| निसर्गसिद्धा अन्येऽपि भृतात्मानो जडा अपि        | रे । |
| देवाः प्रकल्पिताश्चान्ये स्तूयन्ते चेतना इव     | 11   |
| रागिभिद्वेषिभिः पूर्वैः प्राकृतैरेव मानुषैः     | 1    |
| देवा अभिष्टुताः स्रक्तै नीनाभीष्टार्थसिद्धये    | 11   |
| यज्ञकर्मकलापेषु चीयमानेषु कालतः                 | I    |
| यजुषामि मन्त्राणां त्राह्मणानां च कल्पना        | 11   |
| अयमूद्यश्र भूतार्थः ऋग्भ्योऽवीक्कालभाषया        | 11   |
| अतीन्द्रियार्थविज्ञानं आत्मज्ञानमथापि वा        | ,1   |
| यदि स्रुक्तेषु दृश्येत तदिकिश्चित्करं भवेत्     | ll   |
| दशमे मण्डले ज्ञान-प्रशंसा दश्यते म्फ्रुटम्      | I    |

भवत्यन्यत्र वेदे चेत् तदर्वाचीनसम्भवम् इदं तु सर्वथा ज्ञेयं ऋषयः प्राकृता जनाः ज्ञानसारण्यकग्रन्थाः शरणं न तु संहिताः तसानमञ्जेषु न ज्ञानं न रहस्यं न वा तपः जडानां भृततन्मात्र-देवानां वा नभस्सदाम् सृष्टानां ऋषिभिः सोम-मदवैभवतोऽपि वा अदृश्यानां च दृश्यानां असतां वा सतामिव स्तुतयः परिदृश्यन्ते प्रणीतास्तु पृथग्जनैः एतादशैरभिप्रायैः पाश्चात्येभ्यः समाहतैः आक्रान्ता बहवोऽस्मासु बुद्धिमन्तोऽपि भारते ॥ अनुयान्ति नवं मार्गं नव्यविद्यावशंगताः \*अविमर्शनपाण्डित्यैः प्राचीनैरपि नादताः एवं स्थितेऽत्र भगवान् अरविन्दो विदां वरः अप्रतीक्षितमध्वानं अपश्यत् तपसि स्थितः प्रकाशमभवत्तस रहसं वेदगुहितम् मन्त्रार्थमार्गणायास्य न कदाऽप्यभवन्मतिः तथाऽपि योगनिष्ठायां तिष्ठतोऽन्तरचक्षुपः प्रत्यक्षतां गताः ख्याता वेदे काश्वन देवताः तदाप्रभृति वेदार्थ-विचारेऽभिरुचिः स्थिता वेदे रहस्यं विज्ञाय किश्चिद्वा ज्ञापयन्म्रनिः ऋचां ऋषीणां देवानां तत्त्वानि गहनान्यपि यथादृष्टं समाचल्यौ जिज्ञाद्दनां प्रबुद्धये 11 दर्शनान्मतिग्रुत्पनां निर्विकल्पां महामनाः प्रत्यायनार्थमन्येषां युक्तिभिः प्रत्यपादयत् 11

<sup>🕈</sup> प्रायद्वीनाभिप्रायेणेद्युक्तम् , सन्ति तु विरलाः प्राचीनपण्डिताः विमर्शरिसकाः ॥

| इशेनम्रुपाश्रित्य तदुक्तीः परिभाव्यं च            | 1   |
|---------------------------------------------------|-----|
| रतिद्यमपि चावेक्ष्य सम्प्रदायान् पुरातनान्        | 11  |
| श्रपि प्राचीनतन्त्राणां सुद्रपरिशीलनैः            | ı   |
| हिस्यं वेदभाषायां भिद्यतेऽत्र चिरन्तनम्           | 11  |
| त्राह्मणेष्वपि मन्त्रेषु तथा चोपनिपत्स्वपि        | l   |
| नैरुक्तेष्वपि वाक्येषु प्राक्तनेष्वितरेष्वपि      | 11  |
| पुराणेब्वितिहासेषु तथा शास्त्रान्तरेष्वि          | 1   |
| वेदे रहस्यमस्तीति भावः सर्वत्र दृश्यते            |     |
|                                                   | • • |
| ऋक्संहितायां तत्रादौ गोप्यं द्रष्टव्यमुल्वणम्     | I   |
| तत्तु भाषाविशेषेण सङ्केतात्मतया स्थितम्           | 11  |
| सङ्केतार्थे तु विज्ञाते गच्छेद् गोप्यं प्रकाशताम् | 11  |
| ऋषिदृष्टिषु मन्त्रेषु तस्योद्घाटनसाधनम्           | İ   |
| अस्ति चेचक्षुरसाकं लभ्यते निर्विकल्पतः            | 11  |
| निरूपिते तद्रहस्ये मत्रान् मत्रद्यः प्रति         | ı   |
| पलायिता सादुर्भान्तिरधिकृत्यापि देवताः            | 11  |
| यचिरन्तनमापं च तदस्पन्मतमिष्यते                   | Ì   |
| मन्त्रो मूलं ततः शाखा ब्राह्मणोपनिपत्ततिः         | 11  |
| मधुच्छन्दःप्रभृतयः स्रायो मन्त्रदर्शिनः           |     |
| _                                                 | 1   |
| येपां चक्षुष्मतां प्राचां देवाः प्रत्यक्षतां गताः | 11  |
| न पाण्डित्यप्रकर्षेण चमत्कारेण वा गिराम्          | l   |
| काव्यशोभारता एते सक्तकाव्यानि निर्मेष्ठः          | 11  |
| अन्तरद्भुतशक्तीनां सम्रुष्टासा दनर्गलम्           | ı   |
| सम्प्रसादाच देवानां श्रवणादीक्षणादपि              | 1   |
| मन्नाह्ययं खयं ब्रह्म साक्षाचकु मेहपीयः           | 11  |

| श्रुत्या च दृष्टिसम्पर्या दिव्यया वाऽथ स्र्स्मया    |
|-----------------------------------------------------|
| सिद्धया देवताभक्त्या मन्त्रान् प्रापुरतपोधनाः ।     |
| तसादेतानि सक्तानि गीयन्ते मश्रदृष्टयः               |
| अन्तर्दर्शनसम्पन्ना ऋषयः कवयः श्रुताः ।             |
| देवास्तु बहवः स्तुत्याः पृथङ्नामानि विश्रतः         |
| <mark>एक एव परो देवः स्</mark> चयत्मा परमः पुमान् । |
| यसैव बहुधावृत्ति नीनादेवात्मतास्थितिः ।             |
| सत्यं बहूनि नामानि परस्यैकस्य देवताः                |
| शक्तयो मूर्तयोऽप्येता नामान्येव न केवलम् ।          |
| तसादेकः परो नाना-मूर्तिनामखरूपभृत् ।                |
| पृथक्तवेऽप्यपृथग्भूतं देवताभ्यः परं महः             |
| मुखतो देवताभेदः पृष्ठतः सर्वदेवताः                  |
| एकैकोऽपि ततो देवो व्यापारस्य विशेषतः                |
| पृथङ्मूर्तः पृथङ्नामा सर्वदेवमयः परः ।              |
| भवत्यङ्गिन एकस्य बहुन्यङ्गानि वा यथा                |
| भिन्नप्रवृत्तयो देवाः परस्य ज्योतिषस्तथा ।          |
| सञ्जता ऋषिभिस्तसात् पृथक्छन्दसि देवताः              |
| न केवलं नामभिदा व्यक्तिवृत्तिभिदा अपि               |
| विज्ञेयाः परमस्यैता एकस्यैवेह देवताः ।              |
| आभ्यन्तरे वा बाह्ये वा विश्वस्मिन् बहुभूमिके ।      |
| नियुक्ता अधिकारेषु बहवो लोकपालकाः ॥                 |
| अधीनं देवतास्वेव जगदन्तर्वहिस्तथा                   |
| इदं रहस्यं विदितं पूर्वेषां मन्त्रदर्शिनाम् ॥       |
| तसात्त्राणेन मनसा गात्रेणापि महर्षयः ।              |
| सर्वात्मना च यजनं देवेभ्यो निरवर्तयन् ॥             |

अन्तर्यागसमर्थानां विरलानां महात्मनाम् । गोप्यान्यप्रभवो वेत्तुं पामरास्तु सहस्रशः ॥ देवान् वाद्येन यागेनाराधयन् मन्त्रपूर्वकम् ॥ मन्नस्तु भाषाविन्छित्या द्विधाऽप्यभवदर्पकम् ॥ ऋषिदृष्टस्य मन्नस्य देवस्थाराधितस्य च ॥ यज्ञस्य यजमानस्य होत्रादेश्व फलस्य च ॥ स्वरूपं पुरतः स्पष्टं विचारेऽत्र भविष्यति ॥

सोऽयमसाकं पक्षः सङ्घह क्रोकैरादी सङ्केषेणोपन्यस्तः । तिममं यावदपेशं विस्त-रशस्त्र तत्र पुरस्ता दुपपादियष्यामः । सेयं वेदगुप्तार्थगामिनी पद्या श्रीमदरविन्दपादैः प्रदर्शिता । सैवेयमस्यां प्रवर्तमानायां ऋग्भाष्यभूमिकाया मवलम्ब्यते, येन निष्क-ण्टका स्या दनुसर्तव्या सरणि मेत्रार्थ-मीमांसकानाम् । तिद्द प्रथमं तावद्विपक्षोद्धारः कार्यः । को नामायं विपक्षः कृतः प्ररोहो वा, यस्योद्धारः प्रतिज्ञायतेः तमेव साम्प्रतं विम्ञाम नाम ॥

पाश्चात्यपण्डिते र्यथावसरं प्राच्यपाण्डित्यसाहाय्य प्रुपादाय वेदानिधक्तत्य केचन प्रत्ययाः किल विश्विष्ताः । प्राधान्येन तानेवोपाश्चित्य भारताभिजनानां बहवो नव्य-विद्याप्रश्वसञ्चारिणः प्रद्वावादान् प्रभापन्ते । तथा चाहुः— पश्चिमभूखण्डे यावजीवं वेदविद्याविचारिणः प्रमुखाः पण्डिता एवं किल निरणेषु वेदानुहिश्य – ऋग्वेदसक्तेम्यः प्राकृतानामार्याणां शैशवदश्चा विस्पष्टा भवति । तेषां प्रार्थनानि सक्तात्मकानि बालान्नामिव विनोदनिर्भर-निव्याजवचनानि दरीदृश्यन्ते । यद्यप्यपरिष्कृता बालिशावस्था च तेषां समयधमेव्यवस्था, तथाऽपि प्राकृतदश्च एकेश्वरवाद एवेषां मतमिति वक्तव्यम् । अस्मद्भारतीयेषु पुनरुजीवनसमयाचार्याः राममोहनो दयानन्दस्थामिनोऽपि एकेश्वरवादमेव वैदिकं समयमभिप्रयन्ति स्म । एवमेषां मतं पाश्चात्यवैदिकसिद्धान्तेन सङ्गच्छते । यद्यपि, पाश्चात्यानामभिप्रायेषु विप्रतिपत्तयो लक्ष्यन्ते, तथाऽपि तत्र सुलमं संवादं अत एव विरोधपरिहारं पश्यामः । तथा चैक आहुः— 'ऋग्वेदकविभिः प्राकृते यंज्ञार्थ सक्तानि प्रणीतानि इति, कर्मविधिपारम्ये बद्धश्रद्धा एते यथाजाता इति च, अन्ये

पुनः वेदे वर्ण्यमानाः देवताकथाः रूपकदृष्टान्तादिभिः गौण्या वृष्या वा जगिन्नसगैव्यापारान् वर्णयन्तीत्यादुः । सुप्रसिद्धः सायणो वेदभाष्यकारस्तत्र व्याख्याने वृत्रवधादिवर्णनं प्रकृतिकार्यविलसितं स्योदयवर्षकर्मादिकं प्रदर्शयति । इदं च सङ्गच्छते
पाश्चात्यपण्डिताना मभिमतेनाभिप्रायेण । अर्वाकालिक-ब्राह्मणयन्थानुरोधेन ऋगर्थान्
विवृणोति सायणः । एवं विविधोक्तीना मवकाशो लभ्यते वेदे । एवमापाततो दृश्यमानानां विप्रतिपत्तीनां मूलं न केवलं प्रहीतृजनबुद्धिस्थं, परं तु विविधाशयाधिकरणं
वेदग्रन्थ एवेति ग्राह्मम् । उच्चावचाभिप्रायगर्मितस्तथाविधः स्कानां सन्दर्भ ऋक्संहितायां लक्ष्यते ॥

एवं प्राज्ञकोटि मारूढानां नव्यानां वैदिकेतिहास-मार्गणपराणां मत माश्रित्य स्थितानां भारतीयाभिजनाना मग्रसरः कोऽपि विख्यातवैदुष्य आह- 'वेदरहस्यवादी विबुधः श्रीमान् अरविन्दः यदाह वेदे रहस्यमस्तीति तन्नादरणीयम् । अत्यन्तप्राचीनयवनेष्वपि रहस्यवेदिन आसन्, तथा वेदर्षयोऽपीत्याह, तदसत्। कृतः? नव्यविद्याविमर्शविरुद्धं हि तत् । वैदिकेतिहास-मन्त्रार्थ-देवताखरूपादि-विचारे यावजीवं कृतपरिश्रमाणां पाश्रात्य-पण्डितानां तन्नाभिमतं स्वात् । कथं नु खलु तत्तादशमहाशयोल्लङ्घनजङ्घालो भवितुमई-त्यरविन्दीयो वेदरहस्यवादः? यथाकथि दङ्गीकृते वेदगृढार्थसिद्धान्ते, न केवलं पूर्वोक्तानां प्रामाणिकानां वाणी तिरस्कृता स्यात्, अस्तत्रमाणभूत-सायणसम्प्रदाय-व्याख्याविरोधोऽ प्यापद्येत । किश्च, वेदार्थविचारे प्रमाणभूतस्य मीमांसकसिद्धान्तस्यापि रहस्यार्थवादः परिपन्थी भवति । तस्मादेप नूतनो वादः श्रीमतोऽरिवन्दस्य दूरापास्तः स्यात्, आपात-रमणीयश्रतुरो लक्ष्यमाणोऽपि न परीक्षणक्षमकोटिं प्रवेष्ट्रमीष्टे । अथ यदि कोऽपि चिरन्तन-आर्षाभिमान-प्रेरणया ऋग्वेदर्पयो महान्तो गुप्तविद्या-सम्पन्ना इति प्रतीयात्, सोऽनृतमेव सेवितवान् भवेत् । अभृतार्थे अतथ्यकल्पने रमतां नाम । यदि पुनर्वेदर्षय-स्ताद्यी मध्यात्ममहोत्रति देवताप्रसादसम्पत्ति वा अलप्सन्त, कथं तर्हि तल्लक्षणानि कान्यपि उत्तरत्र प्रन्थेषु सम्प्रदायेषु वा नोपालप्स्यन्त? अपि च भूखण्डवासिनामितरेषां प्राकृतवर्गाणां इतिहास-संशोधनादिदं किलावगम्यते, यत् ऋमश्वः सर्वेषां अभिवृद्धिः, न पुनः पुरातनाना मादिमदशायामेव महोन्नतिः समपद्यत, ततः परं ऋमेणाधोगमनमिति। तसात्परं सत्यं अध्यातमरहस्यं सर्वे वैदिक-प्राकृतद्शा मतिक्रम्य परिणतिभया मौपनिषद-

र्थीणां बाक्येष्वेव द्रष्टव्यम् । ऋग्वेदसंहितायां तु किचित्तद्रीजं लक्षितमपि तदल्पं अकि-श्चित्करं अवीचीनं अस्थानसन्दब्धं वेति बोध्यम् । एवं सर्वथा अनुपपन्नो वेदरहस्रार्थ-सिद्धान्तो निरसनीयः' ॥

एष सारांशो विषक्षस्य । एवं कथयतां अधुनातनपाश्वात्य-विद्यासंस्कारपारम्यवादिनां भारताभिजनानां उद्धोष उपेक्षां न श्वमते । यदि एतादृशं वचनं अबुद्धादश्चताद्वा निर्गतं स्थात, किमपि वदित वैधेय इत्यलक्षियता न्यकाराईमिदं नास्मदृष्टिपथमारोद्धमईतीति मन्येमि । अत्र तु प्रकृतः पुरुषो बहुश्चतः, पाश्वात्याभिज्ञसङ्गेषु विश्वतमस्य
कूलङ्कषं पाण्डित्यं, सर्वजनीना अस्य विविधजनमनःसमावर्जनधुरन्धरा सरस्वती ।
यद्यपि पूर्वोक्तभङ्गीं आलम्ब्य भाषमाणोऽयं न स्वयं वेदविद्याविमर्शी, नापि वेदार्थविज्ञंमन्यः, तथाऽपि नास्य वाचोयुक्ते रवीर्यता फलहासापित्रवा । यतो न हि सर्वः सर्व
जानातीति न्यायेन सत्यजिज्ञासया भृतार्थान्वेषणश्रद्धया पाश्वात्याननुगच्छन् तत्र वेदविचारभूमिषु प्रामाणिकवाणी माश्रयते , वेदार्थविचार-चतुरिधयां वैशिष्ट्यविच्याति ग्रद्धहतां पश्चिमभूखण्ड-पण्डितानां मतं स्वयं स्वीकृत्य अन्याश्च तथा ग्राह्यतीति नात्र दोषं
पश्चामः । दोषस्तन्यविधो भवति, यस्यैव परीक्षा ग्रुपक्रमामहे । अवश्या फलवती च
भवेदिह दोषनिरीक्षा । यतोऽसौ प्राज्ञो यन्मन्यते वेदानिधकृत्य, तत् प्रायशः सर्वेषां
नच्यमार्गं अवलम्बय वेदविचारप्रसक्तानां भारतीयाना मधुनातनं मतम् । तदिह प्रधानमिल्लन्यायोऽवलम्बयते, अस्यैवोक्ति प्रतिनिधीकृत्य पाण्डित्यपल्लवग्राहितां उत्सार्य निर्मत्सरहष्टीनां वेदरहस्य-जिज्ञासायै प्रकल्यतं नाम सेषा तदोषपरीक्षा ॥

तत्र वेदग्ढार्थवादे सारतस्त्रयः किल दोषा उद्घाविताः । तत्र आदः पाश्चात्येतिहासविदां निर्णयः असदीय-वेदगुप्तार्थ-सिद्धान्तस्य प्रत्यर्थी इति । द्वितीयः सायणीयसम्प्रदाय-वेदव्याख्या-प्रत्यवस्थानम् । तृतीयः मीमांसकसिद्धान्तस्य प्रतिद्वनद्वी भवत्यसारपक्ष इति । तदत्र क्रमश इमान् निर्धूलितान् विधाय एकेकशः सारांशग्राहं निस्सारयिष्यामः ॥

तत्र प्रथमं तावद्यदुक्तं, सर्वत्र भूमण्डले बहूनां मानुपवर्गाणां इतिहाससंशोधनेन यदवगम्यते, तस्य विरुद्धिमदं कथनं यद्यवेदिषकालात्त्रभृति क्रमशः अधःपतनमेव भारतीयमानवर्गस्य, मानुपाणां व्यष्टेरिव समष्टेरिप क्रमाभिवृद्धेरिति । अत्रेदं वक्त-व्यम् । असद्क्तिं अन्यथा सम्भाव्य प्राज्ञेनेयं चतुरोक्तिरुपस्थाप्यते । न वयं वेद्र्षयः सर्वेऽिप तत्समकालिकाः सामान्या जनाश्च सर्वतोम्ध्यीं समृद्धि मध्यात्म मिषलोकं च सम्पादयाश्चकुरित्यवोचाम । अस्मदुक्तिरन्या, प्रतिपक्षिणाऽन्यथाग्रहणादारोपितोक्ति-रन्या । मन्त्रद्रष्टार ऋषयोऽध्यात्मिनिष्टा अतीन्द्रियगोचरान् मार्गान् तपोगलेनाधिगम्य बहुधाऽऽभ्यन्तराभिवृद्धिं प्रापुः, बहुरहस्यविदस्ते गोप्यानि गृदभाषया मन्त्रदृष्टिषु निचिक्षिपुरिति ब्रूमहे । अनेन सर्वे जनाः पूर्वं महोन्नर्ति प्राप्ता इति न मन्यामहे, न हि तथोक्तम् । न वा वेद्र्यः सर्वविधं ज्ञानं समग्रं अधिजग्मु रित्यभिहितमसाभिः ॥

इदं सबधेयम् । तदादिमं ऋग्वेदयुगं योगविदां अध्यण्ड मिधिषण्डं च देवताच्यापारस्यरूप-बोधवतां गोप्याध्यदिर्शनां महर्षाणां युगम् । न तावतोक्तेन सर्वेऽिष
जनास्तदानीन्तनाः आभ्यन्तर गोप्यमार्गविदो नैष्ठिकाः सर्वथा दिच्यसन्तसम्पन्ना इति वकुं
युक्तम् । नैवं ऋषिदृष्टानां रहस्यानां देवतासाक्षात्कार पद्यानां अन्येपां वा तपोनिष्टालभ्यानां सत्यानां अभिज्ञोऽभृत् सर्वोऽिष तत्समकालिको लोक इत्युक्तं स्थात् । साम्प्रतं
अस्तत्कालिकं एकं निदर्शनं उदाहरामः । विश्वजनीनमेतद् यदद्यतने युगे भौतिकप्रकृतिविज्ञानस्यव साम्राज्यमिति । बहुरहस्थान्तर्वत्नी चेथं प्रकृतिरनुदिन मनुग्रुहूर्त् मचिनत्यान्यद्भुतानि आविर्भावयतीति प्रत्यक्षं पत्र्यामः । तादृशे युद्धिप्रधानेऽस्मिन् काले
कति वा युद्धिमद्यर्थाः । वखु बहुवः, विरला एवेति वक्तव्यम् । विरलानामिष तेषां
बुद्धिमतां कति वा सन्ति प्रकृतिविज्ञानधाटीं अनुगम्य तद्गोप्यानि साक्षादिधिगन्तुं
अधिकारिणः तादृशाधिकारिणां मध्ये कति वा पुनः प्रभवन्ति प्रवेषुं भौतिकप्रकृतिगूद्वयापारविधिप्रपञ्चम् यस्मात् अणुगर्भसुप्ताः पृथुलब्रह्माण्डशक्तिविसराः प्रबोध्य
विप्रमोक्ष्यन्ते । विरला अत्यन्तविरला अङ्गलिपरिगणनीया एवेति वक्तव्यम् ।

यसिन् कसिश्रिद्युगे किमप्यस्तु प्रवलाधिकारस्वरूपम्, भवतु तत् अध्यातम-विद्याद्यधिभूतिविज्ञानान्तं धीविलसितं, साम्राज्यशासन-विक्रमसचिवं बाहुबलं वा, द्रव्यो-त्पादन-विभजन-विनिमयाद्यर्थनयानुशिष्टं वाणिज्यवैभवं वा, सम्रदायजीवन-व्यवस्थापन-क्रियादाक्ष्यं वा, सर्वदा तत् परिमितसङ्ख्याकैमीनुपैद्वीरैव स्वयं आविभूय सर्व सम्रदाय-मनुशास्तीति नेदमास्पदं विचिकित्सायाः । तसात्, ज्ञानबलैश्वर्य-क्रियादाक्ष्यादीना- मन्यतमेनैकेन वा नैकेन वा जनसामान्यसमुदाये विनीयमाने, नेतारः सत्त्ववृद्धाः अत्यल्पगणना एवेत्यवधार्यम् ॥

एवमेव वेदर्षीणां अध्यात्मविद्यारहस्यज्ञानादिकं नाभृत् सर्वजनसाधारणं, अपि तु जनसामान्यस्य बहियागाद्यनुष्टानद्वारा देवताराधनसामग्री सम्पादिता । तसात् सर्वेऽपि जना वेदकालिका अध्यात्ममहोन्नति गुप्तविद्याध्वनश्च अधिजग्रमुरिति नैतत्तथ्यं असमुक्ति-ध्वारोपितं भवति । अपरं च वेदकालिक विज्ञानमहोन्नते रधःपतनपद्यायां प्रादुर्भूतानि दार्शनिक शास्त्राणीति न कदाऽप्यवोचाम । वेदिविज्ञानाधिगम-पद्धतिरन्या, दार्शनिक शास्त्र-विचारसरणिरन्या । आद्या साक्षाइर्शन-अवणजन्या बाह्यसाधनैरशिक्षिता सहज-भीधिवशेषा, अपरा तु बुद्धिवलात् प्रत्यक्षानुमानादि प्रयुक्ताभिस्तर्कयुक्तिभिः साधितैः विचारैर्लब्धा निश्चयविशेषात्मिका सिद्धान्तभावना । उभयोरपि मार्गयोः युगयोरिव शृहदन्तरं वर्तने । न हि अध्यात्मानुभूतिः कामपि तत्त्वकल्पनाविचारजन्यां बुद्धि-माश्रित्य सम्भवति, नापि सा शरीरयात्रासाधनोपचय-वैभवद्रव्यसमृद्ध्यादिकं अपेक्षते । न वा गुप्तविद्यावैचक्षण्यं बाह्यबुद्ध्युत्कर्पयत्तं भवति । यां वयं इतिहासविन्मतानुरोधेन प्राकृतेस्तत्वान्यवर्ण्यं वाह्यबुद्ध्युत्कर्पयत्तं भवति । यां वयं इतिहासविन्मतानुरोधेन प्राकृतेस्तत्वान्यवर्ण्यं वाह्यबुद्ध्युत्कर्पयत्तं भवति । यां वयं इतिहासविन्मतानुरोधेन प्राकृतेस्तत्वान्यवर्णमुरिति ज्ञायते । न ह्यन्तश्चक्षुरधुनातनसायत्तम् ॥

ननु अध्यात्मसमृद्धिवेदर्षीणां वस्तुतश्चेदासीत् तत्कथं न तल्लक्षणं तदुत्तरयुगेषु रूक्षणीयतया विसृष्टमिति चेद्भूमः । वेदर्षिप्रभावलक्षणानि उत्तरत्र दृश्यन्ते न वेति, दृष्टानि चेत् केन प्रकारेणेति च, प्रचलत्यस्मिन् विचारे पुरस्तात्प्राधान्येन प्रसक्तो मिविष्यति । अत्र तिदं वक्तन्यम् । वेदयुगभाषाबुद्धिविलासः बहुतरां विपरिणतिं प्राप्त दृति प्रत्यक्षमिदं उत्तरकालिकप्रन्थावलोकनेन । यद्यपि महदन्तरं वेदयुगस्य ब्राह्मणा-रण्यकालस्य चाभवत् तथाऽपि वैदिकं ऐतिद्यं देवतादिरहस्यं वा ब्राह्मणेष्वारण्यकेषु च किश्चिद्या रक्षितं रिरक्षिपितं इत्यद्भतमेवेदं पश्यामः । आस्तां तावदेतत्, ननु कथं पुनः तादशं पावनं पुरातनं वैदिकं युगं अकृतार्थमेव नष्टमिति चेन्नेतचोद्यम् । प्राचीनयवनेषु रहस्यवेदिनां युगमिव, वेदर्षीणां युगमप्यस्तमितम् । यः कोऽपि भवतु अदर्शनप्रकारः, सर्वथा कालस्य पर्यय एवेति वक्तन्यम् । प्राचीनयवनादिषु रहस्यवेत्तृयुगं आसीदिति प्रतियन्ति ऐतिहासिकाः । तदत्ययादधुना नैवासीत्तादशं युगमिति न कोऽप्याह । एवं

वैदिकयुगात्यये नासीदार्षरहस्ययुगमिति शक्यं विदतुम् । अथवा सम्भावयामस्तावदिदं,
यत् साम्प्रतिकी भ्रवनोत्तर-प्रकृतिविज्ञानविद्या-विज्ञमिभता मानवजातीया सम्यता संस्क्रतिर्वा केनाप्युत्पातेन प्रायः प्रध्वंसमापादिता भवेत्, भूमण्डलविध्वंसावहेन घोरास्तविसर्जन-धुरीणेन अणुगर्भभेदनेन वेति । कथमस्पदुत्तरकालिकैनैवासीत् प्रकृतिविज्ञानसाम्राज्यधुरन्धरं युगमिति वक्तं शक्यम् ?

रन्ध्रवहुलोऽयं पाश्रात्यैतिहासिकानां वादः, यत्पुरातनेषु युगेषु सर्वत्र मानुषाणा-मित्तवालिशा बुद्धिरिति । स्याद्वा, प्राकृतभूतसर्गादौ अत्यन्तमपरिपक्वा यथाजातावस्था मानुषस्य । न तु सा प्राचीनयवनादिषु वेदर्षिषु वा अर्पणीया भवति । तावान् दृश्यते तेषु परिपाकः, यावता महर्षीणां मश्रदृष्टिषु धीप्रसादः अन्तर्दृष्टिश्रवणादिगोप्यसम्पत्ति-सचिवः प्रकाशो भवति चक्षुष्मताम् ॥

इदं चेह स्मारयामः यदरिवन्द आचार्य आह— "भारतवर्षे, अन्यत्र भृखण्डेिवन, मानुपसामान्यस्य अभिवृद्धिरितमन्दक्रमा, विरलानां केपाश्चिदेन अध्यात्मसम्पद् रहस्यिवद्याकौशलं च सिद्धे अभृताम् । अत्र प्रथमं अन्तर्दष्टिप्रधानं वैदिकयुगमागतम् । तत्त्वकल्पनाविचारजन्य-धीविशेषप्रधानं शास्त्रीययुगं ततः परमनुगतम् । वैदिके
युगे ऋषीणां अन्तर्दर्शनमेन मुख्यं साधनं, शास्त्रीये तु प्रत्यक्षादिप्रमाणिर्विचारः साधनम् ।
यत् साक्षात्साधनजन्येन आन्तरेण साधितं महर्षिभिः, तदेव विचारवुद्ध्यादिद्वारेण
साधितं प्रवृत्ताः तत्परं योगाध्वानः । एवं कालान्तरेषु उत्तरत्र अन्तःकरणेन प्राणेन
शरीरेणापि कचित् तं परमं पुरुषार्थं साधितं उद्यताः अर्थाचीनाः (वेदयुगापेक्षया)
पन्थानः । एवं तात्रिकसाधनानि राजयोग-हठयोगादयश्चेति चोध्यम् । न चैतानि
वैदिक-गुप्तमार्गादधःपतनक्रमेण यहच्छया वा सम्बद्धतानि साधनानि, किं तु वैदिकावैतिह्याद्भृदं परमप्रयोजनमुद्दिश्य, स्वतन्त्रतया अन्तःकरणादिशोधनैरुपायैः प्रवृत्तानीति
ग्राह्यम् ! इदमेव भारतीयमध्यात्मचरित्रम् । यत्र प्रथमं वेदयुगे अध्यात्मशिखरं प्राप्ता
प्रज्ञा ततः परं पदे पदे कालान्तरेषु अन्तःकरण-प्राणादीन्यवराण्यङ्गानि उद्भृत्य यावदाविष्कृतां प्रज्ञां उत्तमसिद्धिशृक्षमुकतुं प्रतिष्ठन्ते" इति ॥

कथं पुनः पाश्रात्येषु प्राज्ञा ऋजुमार्ग मिच्छन्तोऽपि बहुचार्षसमयस्य प्राकृतावस्याः निश्चिन्वन्तीति चेदस्त्यत्र कारणम् । भूमण्डले मानवजनिमनः प्रादुर्भावः कतिपय-सहस्रवार्षिकः न तु बहुशतयुगकालिक इति कश्चन काल्पनिकं पाश्चात्यं ऐतिहासिक-सिद्धान्तमवलम्ब्य वेदर्षीणां कालं निरणेषुः । अत एव द्वित्रैः सहस्रवर्षैः परिमितशत-वर्षेर्वा आर्यजनोदयाम्युदयादिकथास्तैः परिसमापिताः । इयं च पूर्वकथा तेषाम् । भूगोलेतिहास-गवेषणारम्भे शैशवावस्थायां तथाविधा मतिरासीत्तेषाम् । साम्प्रतं वर्धमाने चेतिहासविज्ञाने तादृशी प्रतीतिः प्रायेण विपर्यस्ता । अपरं च, भौतिकविज्ञानाभ्युदय-समये लोकायतिकसिद्धान्ते पाश्चात्यबुधमण्डले साम्राज्यं शासति, वेदार्थविचारद्वारेण पूर्वेषां भारतभूजुषां साङ्घिक-समयधर्मादिव्यवस्थां जिज्ञासन्ते स । तत्र नानामानुष-वर्गाणां पुरावृत्तः समयधर्मः भाषातत्त्वादि-पर्यालोचनया यावद्विदितं उपादाय यावद्भिमतं भावनावल-साहाय्येन च भारतीय-वेदेतिहासधर्म-व्यवस्थामकल्पयन् । तथा सति तेषां संस्कारे सामध्ये च, नेदमाश्रय यदिभहितं तैर्वेदर्पयः प्रायेण पामराः पृथग्जना वा, तेषां कवित्वानि बालभावसुलभानि, तेषां देवताः प्रकृतिच्यापारावेक्षण-विस्मयसम्भाव-नादि-सञ्जाताश्रेत्यादि । वेदविचारप्रारम्भे तल्लब्धा सामग्री न पुष्कलेति तु तथ्यम् । मानुषपादुर्भावाभिष्टद्धि-सङ्घनय-धर्मस्थापनादिषु तेपामुक्तपूर्व मतमधुना यातयामं भूपिष्ठ-भागशो गतरसं च । तसाद्वेदानधिकृत्य सावधानं पुनर्विचारः करणीय इति तथ्या-न्वेषणपराणां धीरुत्साहश्वात्यन्तमपेक्षितावित्यलं विस्तरेण ॥

तावता भवत विसर्जनं तावत् पश्चिमखण्ड-पाण्डित्यविलसितस्य । तदनुसारिणां मारतीयानां नव्यसंस्कारोपस्कृतिथयां वेदार्थविचारसरणिरद्यापि सारतो न परिष्ट्रचेति चेन्नेदमपलितं स्यात् । यद्यपि बहवोऽसासु मेधाविनः प्रतिभाशालिनः ऋजुमार्गगामिनः विविधविद्याप्रस्थानेषु प्राच्येषु प्रतीच्येषु वा पुरातनेषु नृतनेषु वा व्यवसायिनो जेजी-यन्ते, तथाऽपि वेदविद्याविचारे तथाविधाः सन्तीति नालं सो वदितुम् । सन्तोऽपि विरलाः पाश्चात्यपुराणसिद्धान्तेषु पूर्वोक्तविधेषु बद्धश्रद्धाः चालयन्ति परिश्रमं, यस्य फलितेषु तु न लक्ष्यते वैशिष्ट्यम् । अथ सन्ति चेद्विशेषाः ते च विषयविस्तरेष्वप्रधान-तथ्योपलिधेषु वा दृश्यन्ते । सारांशेषु तु सैव पाश्चात्यानां दृष्टः, तैः प्रकल्पित स्वाध्वा, तैर्विभावित एव वेदर्षि-धर्मसमय-सिद्धान्तः, तेभ्यः समुद्धतमैतिह्यमेव श्विष्ट-

सम्मतम् । इदं सर्वमवलम्ब्य वेदमन्न-पद-पदार्थ-चरित्रविचारः क्रियतेऽस्मदीयैर्नब्यैः विद्वद्भिः । तैः प्रतिपादिताः वर्षरप्राया एव वेदर्षयः, प्राकृतेषु अग्निवाय्वादित्य-पर्जन्यादिषु देवताभिमान-जडबुद्धयः, शिग्रजनता-कल्पनाकल्पानि कविलानि । अद्यरहरुदयत्यप्यरुणे अहरहराश्चर्यचिकता उपोदर्शने, रात्रिस्मरणमात्रेण साध्वसावेशः तेषामृषीणाम् । एवमादयोऽभिप्रायाः सामान्येनाद्यापि न जहति वेदविचारप्रवृत्तिम् । अत्रेकं निदर्शनं उदाहरामः । अयं च अधुना शिष्टाचारप्राप्तः सम्प्रदायः सङ्घातः, यत् सर्वेरपि नव्यमार्गेण वेदार्थविचारे क्रियमाणे वेदकविलस्य रामणीयकं कीर्तनीयमिति । तत्रापि उपस्यस्कतानि पाश्चात्येर्दर्शितपूर्वाण्यपि श्रेयोविषये शतशोऽपि वक्तव्यमिति उदाहतानि भवन्ति । सन्त्येव वहूनि सक्तानि काव्यशोभावहानि वेदे, तत्रापि विशेषतः उपस्यस्केषु । नाल विवदामहे । परं तु तथा वर्ण्यमानानां चारुकवितासक्तानां तैः प्रतिपाद्यमानं तदिभमतं तात्पर्यं कञ्चित् सायणभाष्यानुरोधेन साधितं तथाविध-सङ्कीर्तनानुगुणं सम्रुत्कर्षं नावहति, प्रत्युत, ते च कवयः वालिशवुद्धयः, सर्वसाधारण-व्यतिकरेषु लव्धाल्पतृष्टयः कचिदुन्मत्तप्रलापालङ्कतवदना इति च निरूपयेदित्यसंशयम् ॥

''अतारिष्म तमसः पारमस्'' (१-९२-६) ऋषौ कुत्स आङ्गिरसे एवं कृतज्ञतया सम्मदेन च देवतास्तवमातन्वति, एपां वेदार्थविमर्शिनामर्थाविष्कारनये केवलमिधा- कृत्यैव भावो ग्राह्यः, न पुनस्तमसस्पारस्य तरणेन अज्ञानस्थान्तो लक्ष्यते, व्यतीतायां रात्रौ अहरहः सुप्तोत्थानमेव कीर्ल्यते । ऋषिपदेन विश्वतानामेषां तपिस्तिनां सन्तमसान्धा रात्रिः प्रतिभयज्ञननी किल भूतप्रेतिपशाचभूयिष्ठा । अन्यदस्ति चित्रम् । ऋषिपु यज्ञनायोपविष्टेषु, उदित एव स्वर्थे पुनरुद्वयाय प्रार्थयन्ते । एषां प्रार्थनावलेन वेद- पारायणमिक्षेत्रेव स्वर्थ उदेत्य दिवमारूढ इति तेषां प्रत्ययः किल! स्थान्नाम ताइशो जनसामान्यसाप्यचिन्त्यो मृदिविश्वासः, किं ते नाज्ञासिपुरिदं यदात्ररपाये प्रभातं, तच्च परिणतं दिनं, दिनस्थान्ते रात्रेरागम इति? नाविदितं तेषामिति शक्यं वदितुम्, ''न दैव्यानि प्रमिनती व्रतानि'' ''ऋतस्य पन्थामन्वेति साधु'' (१-१२४-२,३) एव- मादिमन्नइष्टिषु जाप्रतीषु । एवञ्चातीयकान्यसङ्गतजलिपतानि मन्नद्रष्टृष्वारोपितानि भवन्ति पाश्वात्यवैद्वच्यविनीतानां नव्यभारतीय-वेदविद्याविचारिणां मन्नार्थग्रहणसरिणं चेदनु-

अथ यदि वयं वेदमञ्चान् मञ्चदर्शिनो महर्षां श्वाधिकृत्य वहोः कालादागतं चिरन्तनमैतिह्यं अविस्परन्तो विवेकसनाथया विचारदृष्ट्या वेदान् पृथ्येम, सद्यः प्रध्वंसो भवेद्
अमस्य, वेदस्कानि न बालकल्पनादेश्यानि बालिशकवित्तानीति स्पष्टतामीयुः, मञ्चद्रष्टारः 'सत्यश्चतः' कवय इति च । यदि च श्रीमदरविन्दचरणैः प्रदर्शितमध्वानं प्रविशेम,
द्रेधा भवति लाभ इति ध्रुवम् । मञ्चेष्वारोपितानि अनुपपत्तिप्रचुराणि प्रलपितानि
पलायितानि स्युः । दुरवगाहानि दुर्निर्णेयानि बहूनि स्थलानि मञ्चेषु सुगमानि भवेयुः ।
अयमन्वयतो लाभः, व्यतिरेकतस्तु अयम् । मञ्चदर्शिना मध्यात्मसमुन्नतिः, सक्तमन्त्रेषु
निक्षिप्तं गहनं तत्त्वं, देवतानां स्वरूपं, इत्यादीन्यधिकृत्य लभ्यते ज्ञानम् । उपनिषत्सु
कचिल्लक्ष्यमाणाः दुरवगमांशाः स्पष्टा भवन्ति । अन्ते चेदम्, पुराणेतिहास तत्रशास्त्रादीनां वेदम्लत्वकीर्तनं, वेदसारांशोपबृहणमेव मुख्यं प्रयोजनं इति च उद्घोपयन्ति
तत्तद्भन्य-प्रमाणवाक्यान्युपयन्नानीति निश्चयश्च लभ्यते । तस्पादमनमृलानां बहुधा
अन्तप्रायकल्पनाविद्धानां पाश्चात्यमतावलिन्व-वेदवादानां निरासो न्याय्यः । वेदविचारे
यावजीवं कृतविद्यानां सिद्धान्तस्य मूलतो विरोधादरविन्दपादीयो वेदगुप्तार्थवाद उपेक्षाक्षम इति वादः प्रत्युक्तः ॥

अथ द्वितीय आक्षेपो विचार्य समाधीयते । सायणीयसम्प्रदाय व्याख्याविरोधात् परिहरणीयो वेदरहस्यवाद इति द्युक्तम् । किमियं अनादेः कालादागतं कमिप सम्प्रदाय-म्वलम्ब्य मन्नाणां सायणीयव्याख्या प्रवृत्ता, उत, व्याख्याता सायण आचार्यः स्वयमेव वेदभाष्यविरचनेन मन्त्रार्थविचारसम्प्रदायं नव्यं नवीकृतं वा प्रारेभे? सम्प्रदाय-पदश्रवणादुद्वतो भवत्ययं प्रश्नः । यतो मन्नव्याख्यानेष्वयं व्याख्याता वेदानां कर्म-परलं उद्घोषयतां सम्प्रदायमवलम्बते प्रायशः । क्रचित् पौराणिकं ऐतिहासिकं वेदान्त शास्त्रीयमन्यं वा सम्प्रदायमाश्रयते । मन्नव्याख्यानेन वेदानां कर्मेकपरलं निरूपितं परिकरवन्धः कृतः सायणेनेति निर्विवादम् । तस्माद्यत्र आरादिप कर्मसम्पर्कराहित्यं ज्ञानमोक्षाक्षरप्रश्रंसा च दृश्यते, तत्र कर्मपरलवादिनां प्रयोजनाभावमालक्ष्य वदनुरोधेन अर्थविष्टतिं साघ्नोति । यत्र पूर्वैर्यास्कादिभिः ज्ञानप्रशंसापरं किमिप सक्तमुदाहतं तत् परिहर्तमक्षमः तादृशमन्त्राणां अस्पुटार्थेषु स्वरसत्याभावमुपदिशन् स्फुटेषु शब्दार्थेषु गत्य-न्तरविरहाद् अध्यात्मपरत्या व्याख्याय कथित्रवत् कृतकृत्यो निर्गच्छति । अत्रेदं दृष्टान्तने

त्रदर्शयामः, सर्वेषां वेदानां आम्नायपद्वाच्यानां यज्ञादिकर्मेव प्रयोजनम् । ये च न क्रियार्थास्ते निरर्थका इति प्रतिपादयति जैमिनेराचार्यस ''आम्नायस क्रियार्थलात् आनर्थक्यं अतदर्थानाम्" इति स्त्रम् । ज्ञान-मोक्षाक्षर-प्रशंसा-विश्वतानामपि मन्त्राणां कर्मसु विनियोग मामनन्ति सत्रकाराः । तथा च सुप्रसिद्धस्य दैर्घतमसस्य 'अस्य वामस्य' इति सक्तस्य विनियोग उक्तः । ''महावते वैश्वदेवशस्त्रे वैश्वदेवं निविद्धानं द्विप्रतीकम् । तत्र 'अस वाम'सेत्यादिकं एकचलारिंशदृचं प्रथमं प्रतीकम्'' इति स्त्रितम् । कर्मप्रधाने सायणीयभाष्ये अस्य स्रक्तस्य प्रथमचीं व्याख्यानसानते एताः पङ्कीः पश्यामः । ''एवं उत्तरत्रापि अध्यातमपरतया योजयितुं शक्यम् । तथाऽपि खरसत्ताभावात् ग्रन्थविस्तर-भयाच न लिख्यते । यत्र 'द्वा सुपर्णा' इत्यादौ स्फुटमाध्यात्मिको ह्यर्थः प्रतीयते तत्र प्रतिपादयामः । अयं मन्त्रो यास्केन व्याख्यातः (नि. ४-२६.)'' इति । 'अस्य वामस्य' इत्यस्या ऋचः अध्यात्मपरता अस्फुटार्था किल, 'द्वा सुपर्णा' इत्यादिस्तु अन्यथा श्वरणं नास्तीति अध्यात्मपरतयैव व्याख्यायते । ऋक्षु कर्मपरतयैव व्याख्यातव्यासु एताद्याध्यात्मिकार्थो न खरसतां आवहतीत्यभित्रायः सायणीयः स्पष्टः । एवमादिषु स्थलेषु वेदान्तिनां तत्रापि अद्वैत्येकदेशिनां साम्प्रदायिकं मतमवलम्बय व्याचष्टे, क्रचित् पुराणकथाः क्वचित्पुरावृत्तान्यवलम्ब्यं च । एवं बहुशः कृतेन प्रयासेनापि वैदिककर्म-पारम्यवादिनां वेदवादरतानां पक्षः न समग्रतः समवलम्ब्यते । निजोक्तिपु पूर्वापर-विरोधानलक्षयन् पूर्वतन्त्रसिद्धान्तविरोधं चादर्शयन्नपत्रयन् वा मन्त्राणां ऐतिहासिक-पक्षाश्रयणेन करोति व्याख्यानम् । कथं वेदमन्त्रवर्ण-नित्यत्न-स्थापनपरेषु जैमिनीयेषु स्त्रेषु जाग्रत्सु गौणीं वृत्तिमनाश्रित्य पुरावृत्तपक्षः शक्योऽवलम्बितुम्? सायणस्तुः राजर्षिवृत्तानि युद्धकथा अन्यानि च पुरावृत्तानि मन्त्रेष्वङ्गीकृत्यैव तात्पर्यमाचष्टे । विश्रुताश्च वासिष्ठ-वैश्वामित्रमण्डलीय-शपथाभिशाप-सक्तर्चोऽत्र निदर्शनम् । शतशः स्थलेषु दश्यमानेषु स्थालीपुलाकन्यायेन एकां सायणभाष्यपङ्कि उदाहरामः । ''अवोचाम रहूगणाः अग्नये मधुमद्रचः । द्युग्नैरिम प्रणोनुमः ॥'' (१-७८-५) अस्या ऋचो व्याख्याने सायण आह- ''ऋषिः कृतं स्तोत्रं अनया उपसंहरति । रहूगणस्य पुत्राः वयं गोतमाः" इति । अत्र वेदापौरुषेयत्न-वादपक्षोच्छेदः कृतः । अयमेव च्याख्याता वेदनित्यतासिद्धान्तिनां पूर्वतन्त्राचार्याणां मतमभिमान्य वेदार्थस प्रकाशिकां च्याख्यां निबद्धवान् ॥

तदिह परीक्षितच्यम् । को वा सम्प्रदायः सायणेनावलम्बितः? सङ्कीर्ण एवेति बुक्तव्यम् । सायणाद्वहीः कालात्रागेव कर्मपारम्यवादिनां सम्प्रदायो विदितचर इति नात्र संशयः । परं तु अन्येऽपि वेदार्थविचार-सम्प्रदाया अत्यन्तपाचीना आसिनिति सन्देहगन्धोऽपि न भवति । यास्केनोल्लिखिताः सन्ति बहवः पक्षाः । अधिभृताधि-दैवताध्यात्मवादिनः, ऐतिहासिकाः, याज्ञिकाः नैरुक्ताश्रेत्येवमादयः । अधियज्ञ-अधि दैवत-अध्यात्माख्यं त्रिविधं ज्ञानं वेदाल्लभ्यत इति यास्कनिरुक्ता दवगम्यते । न केवलं यञ्जपरमेव भवति मन्त्राणां व्याख्यानमिति मन्यते यास्कः । सप्रमाणमेतं पुरस्ताद् उपपादियामः । इदमत्रावधेयम् । निरुक्त-बृहद्देवतादिग्रन्थान् अवलोक्यैव सायणीयं वैदभाष्यं विरचितम् इति निर्विवादम् । निरुक्तकार मुदाहरता भाष्यकृता नातपस्काय मन्त्ररहस्यं देवतारहस्यं वा प्रत्यक्षं भवतीति यास्कोक्तं न लक्षितं, नोल्लिखितं, कर्मपर-च्या ख्यानाय तदङ्गीकारो नापेक्षित इति विशदं भवति । तसात् सायणीयवेदभाष्येण अध्यातमदेवतातत्त्वादि-रहस्यानां निश्लेषो वेद इति चिरन्तन मैतिह्यं तिरस्कृतम् । सायण-भाष्यादेवोद्भतो नृतनः सम्प्रदायः, येन ऋचः सर्वाश्च यज्ञकर्मैकपरा इति प्रत्ययः सर्व-जनीनः सञ्जातः । यद्यपि यज्ञपरत्वत्रादो मन्त्राणां त्राह्मणेभ्यः समुद्भूतः, तथाऽपि अध्यातमरहस्यादिपरतया मन्त्राणां ग्रहणं आसीत्पुरेति विश्वासी विदितचरः प्राचां विदुपाम् । अत एव मन्त्राणां वेदपुरुषात्मतया पावनत्त-वीर्यवन्व-पूजनीयलादिकमै-तिह्यं पुरातनभारताभिजनेषु पुराणेतिहासेषु साक्षात्कृतपरतस्वानां महामनसां निवन्धेषु निरूढमभवत् । प्राक् सायणीयवेदभाष्यात् न केनापि वेदानां सम्पूर्णं व्याख्यानं प्रणीतम् । प्रणीतिमिति न श्रूयते, सर्वथा नोपलभ्यते । यत्र कचित्रिवद्धमपि, भागशः उपलभ्यते, भागश एव निवद्धं वा स्थात् । चतसृणां सत्राह्मणारण्यकानां वेदसंहितानां व्याख्यानं ब्रह्माण्डप्रयासेनावध्य कर्मैकपरतां वेदानां समर्थयामास व्याख्याता साय-णाचार्यः । तसादस्य चतुर्वेदभाष्यं समस्तपण्डितमण्डल मावर्जयतीति नात्र चित्रम् । किं तु सायणीय: सम्प्रदाय एक एव चिरन्तनो वेदार्थविचारसम्प्रदाय इतीदं अपलिपतं मतिपक्षधूर्वहेणेत्यलम् ॥

अथ जवन्योऽयं तृतीय आक्षेपः । यद्वेदार्थविचारे प्रामाणिकानां पूर्वमीमांस-कानां सिद्धान्तस्य विरुद्धतादनादरणीयो वेदगुप्तार्थपक्ष इति । वयमादिवेदसंहिताद्धक्त- तात्पर्यावगाहे प्रवृत्ताः, तसात् मन्त्रार्थविचारोऽत्र विषयोऽसाकम्, न ब्राह्मणवाक्यार्थ-विचारः यत्र तु पूर्वतन्त्रविचक्षणाः प्रामाणिका भवन्तु नाम । ब्राह्मणानि मन्त्रार्थ-विवरणानि तत्र तत्र यज्ञोपयोगीनि भवन्तीति हेतोरेव सायणः प्रथमं ब्राह्मणं व्याख्याय ततः परं तदनुसारेण ऋचां व्याख्यानमारेभे । आह च भाष्यारम्भे- ''ब्राह्मणस्य मन्त्र-च्याख्यानोपयोगितात् आदौ ब्राह्मणं आरण्यकाण्डसहितं व्याख्यातम्, ब्राह्मणोदाहरणेन मन्त्रात्मकः संहिताग्रन्थो व्याख्यातव्यः" इति । तदत्र अस्म-त्सिद्धान्तः सायणीयसम्प्रदायविरुद्ध इति वादः सुबोधः । मीमांसकास्तु न कार्षि मन्त्रसंहितानां व्याख्यां चक्रुरिति श्रूयते, न वाऽस्त्यवसरः । ब्राह्मणवाक्यान्यादाय तदनुसारीणि स्मृतिवाक्यानि वा क्रचिदालोच्य वाक्यार्थनिष्कर्षाय समीचीनः पन्थाः परिकल्पितो मीमांसकैः । तेषां धर्मजिज्ञासा मुख्या, न मन्त्रार्थमीमांसा । अत एव न कैश्विदिष पूर्वतन्त्राचार्यैः वेदसंहिता व्याख्याता, व्याचिख्यासिता वा । सूत्रकारी जैमिनिर्न प्रवृत्तो मन्त्रार्थमीमांसायाम् । न वा शवरस्वामी तद्भाष्यकारः । नापि भट्ट-पादाः । किम्र वक्तव्यं अर्वाचीनैर्मीमांसकैर्न चिन्तितमिति । उत्तरत्र प्रसक्तौ मीमांसक-सिद्धान्तमधिकृत्यास्ति वक्तव्यमित्येतावतैव विरमामः । धर्ममीमांसकानां मन्त्रार्थ-मीमांसायां आदरोऽधिकारो वा शशविषाणसोदरतां भजत इत्यत्र सङ्ग्रेषः । परि-हृतोऽविचारित-रमणीयः कनिष्ठ आक्षेपः ॥

अथ सायणीयभाष्यगत गुणदोपस्मरणपुरस्सरं वेदार्थविचारप्रवृत्तानां सायणो न केवलमत्यन्त मुपयुक्तः, अपि सनिवार्य एवेत्युपपाद्य सिद्धान्तपक्ष माचक्ष्महे । भरतखण्ड-गत-नानाविपयवास्तव्य-विद्वन्मण्डलीपाण्डित्य-निर्मिथतं वेदार्थसार मुपादाय वेदान् व्या-च्यां सायणः । महानयमुपकार उत्तरकालिकवेदविद्याविचारिणां इत्यसंशयम् । पद-पाठसहितानां संहितास्थमन्त्राणां व्याख्यानावसरे बहवोऽनर्घा विपया उछिख्यन्ते—प्राचीनप्रमाणग्रन्थवाक्यानां उदाहरणं, विविधान्यैतिह्यानि, निघण्डः, सक्तमन्त्र-पद-तत्सम्द्रायानां अर्थः, क्रचिदर्थान्तराणां सम्भवः, ऋचां छन्दोव्याकरणस्वरप्रक्रिया-इत्येवमादिष्ठ सायणीयभाष्यानुगृहीतेषु सत्स्वेव, तत्परं तात्पर्यगुणदोषविचारस्थावकाशः सम्भवति । अर्थविचारश्रन्यैरपि वैदिकैरध्ययन-पारायणपरैः पदपाठयुक्ताः संहिताः कण्ठस्थाः कृताः न चेदरक्षिष्यन्त सायणभाष्यस्यैव नाभविष्यदवकाशः । एवमेव सायणीयभाष्यं न चेद्

अभविष्यत्, अन्धकारवन्धुरो दुरवगाह एवाभविष्यत् वेदशब्दसम्रुदायोऽसाकम्, वेदगुप्तार्थपक्षपरीक्षाऽपि दुर्घटाऽभविष्यत् । तसात् प्रशंसनीयः कृतज्ञतया प्रयोजन-गरिमा सामान्यतः मन्त्रपद्पाठ-शब्दरूपावतार-वाक्यान्वयप्रसङ्गेष्वित्यलं विस्तरेण । परं तु याज्ञिकपारम्यं द्रढियतुं प्रवृत्ते ऽस्मिन् व्याख्याने छिद्रबहुलः खप्रयोजनस्यापि अनावश्यकः अनृजुः पन्थाः स्फुटास्फुटरहस्यार्थमन्त्रेषु कर्मपरतया व्याख्यानाय अव-स्रिम्यत इति पुरस्तात्तत्र तत्र मन्त्रार्थियचारेषु स्पष्टीभविष्यति । अयमप्यिकिश्चित्करो कोपः सायणीय भगीरथप्रयत्नसाधित-वेदमन्त्रतात्पर्यापेक्षया । कीदृशं मन्त्रतात्पर्यं साधि-तम् ? सर्वेषां मन्त्राणां प्राधान्येन कर्मसु विनियोज्यसं अर्थात् कर्माङ्गसं अत एव कर्में क-परतं साधितम् । अथ किं फलितम्? वेदानधिकृत्य यत्पुरातनमैतिह्यं तदसत्, वेद-पावनतायाः प्रतिष्ठेव निर्मूलिता, अध्यात्मतत्त्व-देवताखरूपसाक्षात्कारादि-बहुरहस्य-निक्षेपो वेदराशिरिति विश्वजनीनविश्वासस्य निराधारता । निगमागम-पुराणेतिहासो-द्वोषिता वेदमूलकातिगहन-तपोज्ञाननिष्ठा-रहस्यादिकथा सर्वोऽपि ब्रह्माण्डपरिमाणकल्पा काल्पनिकी केवलं गाथा । नेह अध्यात्मनिःश्रेयसादिकं द्रष्टव्यम् , तत्तु वेदान्ताख्यासु उपनिषद्यु । मन्त्रात्मके मूलवेदे कर्मसाधनमेव लक्षणीयम्, येन विविधं धनं बलं प्रजाः पश्चवः गवाश्वादयः पुष्टिः तुष्टिः हिरण्यं भृत्याः विजयः अरातेर्वधः तद्धनहरणं प्रतिस्पर्धिनां निन्दकानां विनष्टिः- एवमादिफलावाप्तिः सिद्ध्यति । एतादृशफल-प्राप्त्युपायभूतो यागो वेदे विधीयत इति सायणीय-मन्त्रच्याख्या-बलावलम्बनेन नच्याः प्राचीनर्षीणां पृथग्जनतां निर्णेतुं प्रवृत्ता इति कथिमदं अन्याय्यं भिवतुमईति? यद्यपि खल्पशः सायणेनाङ्गीकृता अध्यात्मतत्त्वसत्ता मन्त्रेषु, यद्यपि तस्य महर्षिषु पूज्यताबुद्धिः, देवतासु अस्तित्वप्रत्ययः, मन्त्रेषु पावनतः वीर्यवन्त्वादिविश्वासश्चासन् । तथाऽपि प्रतीच्याः वेदबाह्यास्तदनुयायिनो नव्याः भारतीयाश्र, सायणो व्याख्याता स्वीयकालिक-मूढ-विश्वासभागखामीति पूर्वोक्तपरप्रत्ययनेयताविशिष्ट-मनीषारूपत्तस्यापराधः क्षन्तव्य इति औदार्यं प्रदर्शयन्तीति नेदमाश्चर्यम् । तेन हि महानुपकारः कृतः सम्पूर्णवेदव्याख्यानदानेन । यतो यावदपेक्षं स्वकल्पनासिद्धान्तस्य सामग्री सम्पादिता । परं तु पशुप्रायजीवन-सुखः भोगैश्वर्यप्रसक्तानि अहङ्कार-ममकारमूलक-ईषणपोषणादिमहाफलानि याज्ञिककर्माण्येव वेद -तारपर्यहृदयमिति सहस्राधिकम्रके अयुताधिकमन्त्रे ब्रह्मकोशे निर्ले निर्विचारं निर्भयं च प्रतिपादयन्त्येवेके पूर्वेपाम । तथा सति, तेषां मतं पूर्वतन्त्रसिद्धान्तं वा ईश्वरगीता-

''सर्वेश्व वेदेरहमेव वेद्यः वेदान्तकृद्वेदिवदेव चाहम्'' इति वेदपारम्यग्रुद्धोषयन्त्यि ईद्यान् वेदवादरतानविपश्चितो निन्दतीति किमत्र चित्रम् ?

अथास्मत्पक्षस्सारत उपन्यस्यते । ऋग्वेद एवात्र विचारविषयः । वेदानां स्थानं अन्यत्र विचिन्त्यते । मन्त्राणां रहस्यार्थो वर्तते । स एव वेदस्कानां वैदि-कयजनस्य च आन्तरः परमार्थश्र भवति । अनेन सायणप्रतिपादितो वेदानां बाह्यार्थोऽ साकमभिमत इति प्रतीतं भवति । सायणव्याख्या क्वचित्पदस्य वाक्यस्य ऋची वा स्वीयकर्मपरतासाधनायापि नोपयुक्ता भवतु, नावज्या वा भवतु, कतिपयेषु स्थलेषु तेन निष्पीडिता अर्था असङ्गता वा भवन्तु । तथाविधानि स्थलानि यथावसरं द्र्य-विष्यामः । परं तु इदं सर्वमसाकमुपेक्ष्यम् । विस्तरशस्तत्र तत्र अर्थानुपपत्तयो दृश्य-माना अपि समासेन बहिर्याग-तदनुरुद्ध-देवतादिपक्षसमर्थकं तदीयं मन्त्रव्याख्यानमत-मभ्युपगच्छामः । मन्नाणां आन्तरार्थस्तु गुप्तः, यस्य बाह्यार्थः कश्चुकवदवतिष्ठते । आर-ण्यकसहितानां ब्राह्मणानां युगादत्यन्तप्राचीनं मन्त्रद्रष्टृणां युगम् । तेषां गहनतत्त्वविदां गूढभाषया गोपितानां गोप्यानां कोश ऋग्वेदः । तेषां ऋक्यक्तानां सम्रदायमेव ऋग्वे-दसंहितामाचक्ष्महे । तानि पुनः स्रक्तानि नास्तत्परिचितानीव कविखानीति बोध्यम् । प्रत्युत, साक्षात्कृतधर्माणां ऋषीणां श्रवणाद्दर्शनाच निर्मता ऋचो मन्त्रदृष्टय इति चिरन्तनं व्यपदेशं भजन्ते । प्रादुर्भावप्रभावतः शब्दतोऽर्थतः नादपरिष्पन्दविशेपतश्च मचाणां वीर्यवन्त्रं दृष्टफलकतं च सुप्रसिद्धे । ऋषेर्मन्त्रद्रष्टु रन्येषां च पुरुषार्थसाधनायाली-किकोपायभूतो मन्न इति प्राचामाचार्याणां मतं अस्मदिभमतम् । एषां मन्त्राणां द्वावर्थौ भवतः इति प्रागुक्तम् । तत्र अन्तरर्थ आन्तरङ्गिक आध्यात्मिको वा परमार्थसत्यः । इदं च रहस्यमृषीणां विदितं, तिच्छिष्याणां च । ये च गुरुभ्यो महर्षिभ्यो दीक्षां लब्ध्वा अन्तरङ्गशोधनसाधनादिभिः अन्तर्यजनाय शिक्षिताः । देवेभ्यः स्वीयं सर्वस्वं समर्प्य तैः प्रतिदत्तमादाय अध्यात्माभ्युत्रत्या अधिलोकाधिदैवतसम्पत्तिं प्रापुः ॥

अन्योऽर्थो बाह्यः स्थूलश्च जनसामान्योपयोगायावस्थितः, देवताराधनार्थ मनु-ष्ठीयमानेषु यागेषु प्रयोजनवान् भवति । एवं अर्थद्वयवान् प्रयुक्तः शब्दो मन्त्रेषु । स चोपाय आवश्यकोऽभूत्, येन वेदरहस्यज्ञानादिकं अनिधकारिभ्यो रक्षितम् । अपक्रः संस्कारश्रून्यः साधारणो जनः अज्ञानाद् दुर्विनियोगाद्वा विपत्तिशरव्यतां मा गमदिति रहस्यार्थसासात् संष्टत्य गोपितः । कथं नु खलु अपरिपक्कं दुर्वलं जनसामान्यं अध्यात्म- विवर्षवसायं आत्मार्थजीवनाय देवार्थशरीरयात्राये वा साधिकारं भवेत् ?

एवं अर्थद्वयवच्छन्दप्रयोगन्यवस्था विचारपूर्वकं साधिताऽपि अनायासेन स्वभा-वतो निष्पादितेति बोध्यम् । विचारपूर्विका प्रयोगव्यवस्थेति चेत् कथं स्वभावतः श्रम-विरहं साधिता खादिति वक्तं युक्तमिति विरोधशङ्का मा भृत्। अत्र आदिकालिकभाषा-खरूपोदयोपचयान् विमृशेम । यद्यपि चतुष्ट्यी शब्दानां प्रवृत्तिरिति महाभाष्यवाक्या-नुमारेण जातिकियागुणद्रव्येषु वा जातौ वा शब्दः सङ्केतितो भवति, तथा वि आदि-काले मानुपाणां भाषा न यदच्छया सङ्केतमूला अथेपत्यायिकाऽभूदिति मन्तव्यम् । स च सङ्केतः नियतशब्दार्थसम्बन्धरूपः ईश्वरेच्छेत्यंके । अस्य शब्दस्य अपमेव नियतो su: इत्यस्य सारांशाभिपाय: । यद्यपि शब्दार्थसम्बन्धो नियत इति व्यवहारसिद्धः सर्वसम्मतोऽङ्गीकर्तव्यः, तथाऽपि महाजनैः तेषां प्रमुखैर्वा सम्भूय अस्य शब्दस्य अयमर्थ इति सङ्केतो निर्णीतो बहोः कालादागतः इति नोपपन्नम् । वृद्धपरम्परागतः सङ्केत ईश्वरेच्छा वा भवतु, महाजननिर्णीतो वा भवतु, उभयथाऽप्यनुपपत्तिर्देश्यते निरङ्कशस्य यदच्छानिर्णयस निर्युक्तिकस्यासम्भवात् । नियतस्य शब्दार्थसम्बन्धस रूढलादेव सङ्कः-तसिद्धिर्रष्टव्या । सास्ना-लाङ्गल-खुर-कक्कद-विषाणार्थरूपे गोशब्दः सङ्केत्यते । असि-ऋर्ये इदं गोपदं प्रयोक्तव्यमिति न केनापि नियमो विहितः । यदनुसारेण सिद्धः सङ्केत इति शक्यं विदितुम् । रूढलात् सिद्धः सङ्केत इत्यत्र न कस्यापि स्यादाक्षेपः । कथं पुनर्नियतेष्वर्थेषु रूढाः शब्दा इति न्याय्यः प्रश्नः । रूढिर्नाम नियता प्रसिद्धिः । क्षुण्णे वर्त्मन्यभ्यासबलात् प्रसिद्धौ सत्यां, नियतत्वं प्रयोगबाहुल्यादनर्थान्तरं भवतीति बोध्यम् ॥

कथं तर्हि नियतः प्रयोगिवशेषः लब्धप्रचारो भवति, किं वा मूलं निर्दिष्टस्य निय-त्तप्रयोगस्य १ अस्रोत्तरं शब्दमूल-स्वरूपज्ञानायत्तं वक्तव्यम् । ब्राह्माभ्यन्तरेन्द्रियार्थाद्यनु-भवानां शारीराप्रिवायुसंयोगज-निर्माथेन नाडीप्रत्युद्धोधस्याविष्कृतिरेव मानुषी वाक् श्रो-त्रप्राह्मा अर्थोद्घोधाय प्रभवति । आदौ पुरायुगेषु मानुषी भाषा न सङ्केतपदं आरूढा ।

सामान्यजनानां बहिर्श्वनप्रत्यक्षानुभवानां, तथा महर्षीणां आभ्यन्तरसाक्षात्कार-दर्शन-.श्रवणाद्यनुभवानां च शारीरकनाडीप्रत्युद्धोधस्य कण्ठघ्वन्यात्मना निर्गमनमेव पुराका-लिक-मानुष्यकभाषितमिति ग्राह्यम् । बहिरन्तर्वा कसिमप्यर्थेऽनुभूते, तद्वाहिण्या हृदय-स्थया बुद्ध्या (अप्राकृतानां) केवलनाडीमयान्तः शरीरस्थया कयाऽपि प्रज्ञया (प्राकृतानां वा,) प्रेरिता प्रतिबोधाविष्कृतिः अकारादिवर्णात्मिका वागिति कीर्त्यते । नानन्तर-कालेष्विव अस्मिन्नर्थे अयं शब्दो वर्तत इति बुद्धिः सङ्केतः परिनिष्पन आद्येषु युगेषु । प्राणिनां यथा ''जायते अस्ति'' इत्यादिपड्भावविकारो लोकसिद्धः, तथा भाषायाश्र उद्भवाभ्युदयादिषु प्रवृत्तेषु शब्दार्थसम्बन्ध-नियमजन्या रूढिः सिद्धा भवति । स्रक्ष्म-विचारसापेक्षोऽयं विषयः भाषातत्त्वविदां सुगमः । अन्यत्रासाभिः ''स्फोटसिद्धि-प्रकाशे" विचार्यत इत्यत्र यावदवश्यं सारांशमेव ब्रूमहे । वेदयुगे प्राणवीर्यसम्पन्नः शब्दः धात्वर्थमजहत् खजातिगुणादिकं प्रत्याययन् एव प्रवृत्तः । एकस्मिन्वर्थे बहवः श्चन्दाः एकस शन्दस बहवोऽर्थाश्च पदानां यौगिकत्वादेव प्रयोगवशात् परिनिष्ठिताः । असादेव हेतोर्धात्नां बह्वर्थत्वं भणन्ति । 'संयोगो विप्रयोगश्च साहचर्य विरोधिता प्रकरणम् " इत्यादिभिर्वाचकते नियन्त्रिते, व्यवहारसोकर्यं सम्पादितम् , अस्यालङ्कारिक-शासनस्य मूलं वेदे द्रष्टव्यम् । यद्यपि वैदिकपदानां प्रयोगवशात् काचन रूढिश्र निष्पना, तथाऽपि यौगिकलं न केवलं न व्याहतम् , किं तु तदेव शब्दस्य प्राणवदवस्थितम् । अपरं च, गत्यर्थादिषु धातुषु शतशो वर्तमानेषु वस्तुतः गतिविशेषादिष्वर्थेष्वेव वर्तन्ते । यथा वा सम्प्रति संस्कृतभाषायां व्यवहारे ''ब्राह्मणं भोजय, गां चारय'' इति वक्तव्ये, चरणभोजने समानधालर्थे इति कुला 'ब्राह्मणं चारय, गां भोजय' इति अविशेषण न प्रयुञ्जमहे । एवं विशेषतः पदप्रयोगवैशिष्ट्यं द्रष्टव्यम् । वैदिकपदानां समानधालर्थानां स्रक्ष्मो भेदः प्रायेण विनष्टः इत्यद्धा । तथा बहुस्थलक्कशलपरीक्षणेन यावस्रव्धानि ग्राह्याणि । एवं व्यवहारसौलभ्यसम्पादिकां काञ्चन रूढिं प्राप्तान्यपि वैदिकानि पदानि प्राधान्येन यौगिकान्येवेति अत्र भवति रहस्यांशः। अम्रीन्द्रादीनि पदानि देवताविशेषेषु रूढान्यपि बहुषु स्थलेषु गुणवाचकानीव प्रयुज्यन्ते । 'अङ्गिरस्तमा' 'इन्द्रतमा' इत्या-दयः भन्दाः पदानां यौगिकतं द्योतयन्ति । यानि संज्ञापदानि रूढानि, तान्यपि गुण वैशिष्ट्यं व्यञ्जयन्ति । एतादृशी वेदभाषाद्शैव अनन्तरकालेषु संस्कृतमाषायाः श्लेषः बाहुल्याय अकल्पिष्ट । वेदे अयत्तसिद्धः क्वचिद् क्र्यथीं बह्वथीं वा प्रायः सन्दः । संस्कृतभाषायां तु प्रायो बुद्धिपूर्वकं निष्पाद्यन्ते श्लिष्टाः शब्दाः । एवं ऋग्वेदसंहिता-भाषाया आद्या दशा ऋचां द्व्यर्थतासमर्थनाय अनुकूलाऽभूदिति बोध्यम् ॥

सैषा किल तेवां ऋषीणां ऋग्भाषायाः प्रक्रिया । यया मन्त्राणां अन्तर्वहिश्रार्थः शक्योऽभवदुपपादियतुम् । यथा स्थूलो बाह्यश्रार्थः प्राकृतान् पदार्थान् आवेदयति, तथा आन्तरः सक्ष्मोऽर्थः आन्तरङ्गिकान् आध्यात्मिकान् प्रकृतिगतोत्तमांश-सम्बद्धान् ग्ढभावान् लक्षयति । यतो बाह्या सर्वाऽपि सत्ता आन्तरसत्तायाः सङ्केतभृतेति प्राचां आसीद् दृष्टिरिति पूर्वोक्त मवधेयम् । नेयं केवलं वेदर्पीणामेव वहिर्भुवने सङ्कतबुद्धिः आसीत्, अपि तु अन्यत्रापि भूमण्डले मानुष्यकस्य आदिमायां दशायां परिदृश्यमाने स्थूले जगति सङ्केतदृष्टिरासीद् इत्यवगन्तव्यम् । यदि पुरावृत्तसंशोधनमतवलेन पर्या-लोचयेम तदा निस्संशयिनद मवगतं स्थात् । अधुनातन विज्ञानाभ्युदयावस्थापेक्षया अपका प्राकृतद्शा भवतु नाम सा आद्यानां मानुषाणां, भवन्तु वा ते यथाजातावस्थायां निष्ठिताः, भवन्तु वा पुनस्ते वाणिज्यव्यवसायादिवार्तं प्राप्ता अप्राप्ता वा - इदं तु सर्वत्र तेषु पत्रयामः । तस्यां आदिमावस्थायां मानवस्य सङ्घस्य गाढा दैवचिन्ता, साम-यिके धर्मे भावनावलं अतुल्यं, देवतास्तिक्यच्यापारेषु कश्चन अशिक्षितः सहजबोधः, भावनावैशाल्यसनाथं अन्तरसंवेदनं वा परिदृश्यते । यदा कालपरिपाकवशान्मानुष्यके तर्कनिविष्टा मतिः विचारशीलता धीव्यवसायश्च पदं लभन्ते, तदा बौद्धं व्यक्तिस्वातत्र्य-युगं प्रवर्तते, निवर्तते च अन्तरसंवेदन-अशिक्षितवोधभावनाप्रधानं साङ्केतिकं युगम् । तच निवृत्तमाद्यं प्राकृतं वा युगं साङ्केतिकं बूमः । यतः समस्तं वाह्यं भ्रवनं पृथक् कृतस्त्राश्च अन्तरस्य प्रपश्चस्य सङ्केतभूतं विलोकितम् । नेह सङ्केतपदं शास्त्रमर्यादानुसारेण शब्दार्थसाक्षात्सम्बन्धरूप-वृत्तिपदवेदनीयं ईश्वरेच्छापरं वा प्रयुज्यते । सामान्यार्थे लोकव्यवहारसिद्धे प्रायशो गौण्या वृत्त्या लभ्ये लक्ष्यलक्षणसम्बन्धे प्रयुज्यते । यथा आयुर्घृत मित्यादौ घृतं बल्यमिति विवक्षा पूर्वेषाम्, तथा अश्वादयः बलादीनां लक्षका भवन्तीति सङ्कतार्थविवरणे स्पष्टीभविष्यति । तस्मात् आदिपुरुषाणां सर्वाणि वस्तूनि सर्व च जगत् (सर्वे तेषामाचाराः, सामायिकधर्मः, सामुदायिकोत्सवाश्च) सङ्केतभूतानी त्युक्तरय माश्चयः । यो यः पदार्थः स्थूलरूपतया बहिरवस्थितः तस्य तस्य सद्दशः श्रतिरूपको उन्तरथों वर्तते, यस्यैव स्क्ष्मस्य बाह्यं स्थूलं सङ्केतपद्वाच्यं ब्रुमः । सङ्केतार्थ- निर्णयस्तु भूयो वैदिकपदानां यौगिकतादेव लभ्यते । क्विद्वौण्या वृष्या, कविनमञ्जेषु मन्नकृतां देवतादिदर्शनविधानिर्वर्णनाद् अवगतिर्विम्बविशेषेश्वेत्यलम् । सङ्कतव्यवस्थां अधिकृत्य पुरस्ताद्वितीयखण्डे विचारः प्रसङ्ख्यते ॥

बहिः सर्व मन्तरर्थस्य सङ्केतभृत मित्युक्तम् । तसाद् बहिर्यागोऽपि सङ्केतो भवतिः अन्तर्यजनस्य । तर्हि प्रथमं यागस्य सङ्केतार्थं प्रतिपाद्य ततः परं साङ्केतिक समयानु-सारेण के वा लोकाः कानि खरूपाणि देवानां व्यापाराश्च इत्यादीनि विचारयामः । चतारो भवन्ति यागस मुख्यांशाः, यजमानः, ऋतिजः, द्रव्यत्यागः, फलानि यज-नस्य चेति । तत्र यजमानो यजनाय प्रवृत्तः मूर्तिमान् जीव आत्मा । ऋतिजो याज्ञि-कानि कर्माणि यथास्थानं यथाकालं निर्वहन्तो यज्ञस्य प्रारम्भात् समाप्तिं यावत् यजमानं उपकुर्वन्ति । ऋतौ काले यजन्ते यष्टारः इत्यवयवार्थ उपपद्यते । होत्रध्वर्युद्गात्-ब्रह्माख्याः चत्रार एपां गणाः सोमयागे । एकैकस्मिन् चत्रार ऋतिजस्तस्मात् ते पोडश भवन्ति सर्वेऽप्याहृत्य । अस्य विस्तरस्य इह अनुपयोगात्तेषां प्रधानर्सिङ्नाम्नां पदा-र्थोल्लेखनद्वारेण तद्व्यापारान् गूढार्थपक्षे व्याहरिष्यामः । चतुर्णा गणाना माद्यो होत्-गणः । ऋचः शंसति होता । ऋग्भिराह्वानं देवानां अनेन निर्वर्स्यते । तस्मादाह्वाता होतेत्यनर्थान्तरम् । देवीं वाचं आविष्क्रवीणानां ऋचां उचारणात् देवानुपस्थापयति सः । अन्तर्यजने सुगमोऽयं भावः । तादृशो होता देव एव न मानुषः पुरोहितः । देवमेव यथार्थं पुरोहितं मन्यन्ते ब्राह्मणानि । त्रीन् भूरादिलोकान् पुरोधातृन् अग्नि-वाय्वादित्यान् पुरोहितांश्र याज्ञिकाः पठन्ति । तथा च ऐतरेयिणः समामनन्ति— ''यो ह वै त्रीन् पुरोहितान् त्रीन् पुरोधातृन् वेद स ब्राह्मणः पुरोहितः'' (ऐ. ब्रा. ८-२७) देवानामेव वस्तुतः पौरोहित्यमिति यो जानाति तस्यैव मानुषस्य पौरोहित्याधिकार इति भावः । एवं कर्मतन्त्रपरेषु ब्राह्मणेषु तत्र तत्र ज्ञानैकगम्यानि रहस्यानि निश्चिप्तानीति निदर्शनमात्रमत्र प्रसक्तिवशात् स्रचितम् । अत एव अग्निं ''पुरोहितं देवं ऋतिजं होतारम्' गायति आदिवेदस्थादिमा माधुच्छन्दसी मन्त्रदृष्टिः । स ह्यप्रिर्देवानां दृतः मर्खेष्वमर्ख इति भतकतो वेदे गीतः ॥

अध्वर्धुर्द्धितीयः यजुर्वेदाधारः, स हि यजुर्भिर्याजयित यज्ञतन्त्रानुसारेणाःयान् ऋतिजो नयति, यजनिक्रयानिर्वाही क्रियादक्षः तदधीनमेव सर्वथा यज्ञनिर्वर्तनम्

अयमि देवो मातिरिक्षा वायुर्येन जगतप्राणेन सर्विक्रियाणां सम्भवः । अन्तरर्थः सुगमः प्राणदेवपरः, सर्वदेवताकार्यानुकूलिक्षयां अन्तर्यज्ञने साधयत्यन्त रष्वर्युर्वायुः । यद्यपि अष्वरशब्दो यश्चपर्यायत्वेन प्रसिद्धः, तथाऽपि अवयवार्थमजहत् अष्वानं राति दत्ते इति बात्रारूपतयाऽष्वरो वर्ण्यते वेदे । तथाविधमष्वरं गच्छति कामयते वा अष्वर्युः किया-दक्षः । सर्वेषु देवेषु ऋतियूपेष्वयमेव अष्वरपद-वाच्ययात्रायां सर्वकार्यनिर्वाहकः ॥

उद्गाता- साम गायति । अयं देवान् आनन्दयित साम्नां गानेन । गूढार्थपक्षे, अयं आदित्यो देवः उद्गीथेन सर्वदेवप्रीणनेन गानेन स्वरन् यजमानस्य विविधसङ्करा- पायदोषादीन् निवारयन् तं स्वस्यं विधाय समुभ्रयत्यमृतं सत्यं आनन्दम् । अन्ते ब्रह्मा— स साक्षी सर्वस्यापि यज्ञकर्म-कलापस्य, ददात्यनुज्ञां कर्मणां प्रवर्तने, यथाकालं अनुज्ञाक्षरं उच्चरित स्थाने, न स्थानाचलित, मौन मास्थाय आकर्मपरिसमाप्ति मन्नतन्त-क्रियालोप-न्यूनातिरिक्तेभ्यो रक्षति याज्ञिकं कर्मेति ब्रह्मार्लिज्य-संक्षेपः । आन्तरस्तु भावः सुघटः । निरावरणः स्पष्टश्च सङ्केतार्थः । अयं च देवो मन्नाणां अभिमानी, मन्नाश्च वेदे ब्रह्माणीति प्रसिद्धिः । अत एव ब्रह्मणस्पतिमन्त्राधिदेवता । छन्दसां मन्नाणां मूल-प्रकृतिः प्रणवः अनुज्ञाक्षरपदयेदनीयः ओङ्कारपदवाच्यः स एव सर्वमन्त्रप्रादुर्भाव-मूल-स्थानभूतां आद्यां वाचं आविष्करोति । तस्मान्तदायन-समस्त-दैवतमन्नाधिदेवता ब्रह्मण-स्पतिरेव आदौ अन्ते च सर्वत्र परमेण मौनेन यजमानस्थान्तर्यजनं एकेन अक्षरेणानु-गृह्मातीत्यवगन्तव्यम् ॥

अथ द्रव्याण्यि सङ्केतभूतानि ग्राह्याणि । यथा ऋतिङ्नाम-निर्वचनादिभिः तेषा मन्तर्यजने देवतादि-सङ्केतार्थो ज्ञायते, तथा कर्मणि देवेभ्योऽप्यमाणानि द्रव्याणि यजमान-स्वभूतानि घृतादीन्यिष सङ्केतात्मकानि अवयवार्थानुगमाद् अन्वेतव्यानि । गौः इति घेनुः रिमनाम च भवति । तसाद्भव्यं कान्तिमत् प्रकाशं ज्ञानस्थणं बोध्यम् । गव्य-घृत-हिवरादय एवमेव देवार्थं दीयमानाः यजमान-स्वभूताः ग्राह्याः । ऊष्म-दीह्य-यात्समानधातोर्निष्पन्नानि घृतधर्मघृणिपदानि । "घृतम्" अन्तःप्रसादरूपः प्रकाशः । दाने अदने च वर्तते जुहोतिर्धातः । यदीयते यजमानेन देवेभ्यः, यच्च देवानां आस्व-भूतेन मर्त्येष्वसासु प्रथमजेनामर्त्येन अग्रिना अद्यते, तद्धविः स हवः । एवमन्यानि

द्रव्याणि वाद्यानि यजमानोपार्जित-ज्ञान-क्रिया-सुख-मोग-साधनानां सङ्केत-भूतावि देवेभ्यो दीयन्ते ॥

एवं फलान्यपि सङ्केतार्थ-वेदनीयानि मवन्ति । कर्मफलात्मकः गवासलामः श्रश्यत् कीर्लाते । गौः प्रकाशलक्षणं झानं, अस्रश्र बलोपलक्षणं क्रियाशक्तिसामध्य सङ्केतयतः । अन्यानि वैदिकपदानि सङ्केतार्थेषु वर्तन्ते । यज्ञः सर्वोऽपि साङ्गः सङ्केन्तार्थेषु प्राह्य इत्यावेदयितुं उक्तान्युदाहरणान्यलम् । द्यक्तमञ्चस्यपदानां यौगिकतं चैतन्मतं पोषयतीत्यवधेयम् । अन्यानि कानिचित्पदानि अन्तःकरणसम्बन्धीन्येव प्रथन्ते । कर्मपरतया मञ्जाणां व्याख्याने वहुत्र बाह्य-स्थूलार्थोपपत्तिर्दुर्घटा । अन्तर्थे तु सर्वत्र सुतरां उपपत्तिरिति पुरस्ता दन्यत्रोदाहरिष्यामः ॥

वेदसङ्केतार्थ-पक्षोपन्यासः समासेनाधियद्यं समाप्तः । अथाधिलोकं पश्यामः । तत्र प्रथमं त्रयो लोकाः भूर्श्वनस्तुवरिति व्याहृतित्रयेणाभिहिताः । भूरिति पृथ्वी, श्रव हत्वन्तिरिक्षम् , सुव हति द्यौः स्वर्गापरपर्याया । तद्ध्वं मह इति चतुर्थां व्याहृतिं बृहद्-दिवमामनन्ति । ततः परमपि जन-तपः-सत्याख्यास्तिस्रो व्याहृतीरकृतकः लोकत्रयाभिधायिनीः कीर्तयन्ति । यद्यपि वेदे सप्ततन्तात्मकं सन्त्वं सद्वस्तु वा, सप्ततन्तात्मका ब्रह्माण्डव्यवस्थेति सप्तथा सत्तां चित्तं शक्तं चिव्छक्तिं वा लोकान् लोकाध्यक्षान् वा सप्तसानवः सप्तसिन्धवः सप्तस्वसारः सप्तरश्रयः सप्तप्य श्रवत् कीर्तयन्ति । यतस्रय इमे लोकाः पृथिव्यादय एव प्राधान्येनास्ताकं सम्बन्धिनः, ऊर्ध्व-लोकापेक्षया सिक्रकृष्टाश्र भवन्ति । इदं च त्रैलोकयं अपरार्धमिति व्यपदेशं भजते । अत एव नेदिष्ठं श्रवोऽधि-ष्ठातारं अप्ति भूयस्य ऋचः स्तुवन्ति । सर्वेषामस्य त्रैलोक्यस्य देवानां राजानमिन्द्रं भूयिष्ठा ऋचः कीर्तयन्ति । एतेम्यो लोकेम्यो देवम्यश्र परस्तात् परमे परार्धे भ्राजमानः स्त्र्य एक एव सर्वेषां देवानां लोकानां च देवः वेदे प्रतिपादितः, यमधिगन्तुं सर्वाणि तपासि तप्यन्ते, यज्ञाश्र इज्यन्ते । तत्तादशं मगवन्तं सवितारं स्तुवन्त्य ऋचः स्वष्य-सङ्खयाका एव भवन्ति । अस्मदीयत्रैलोक्यदेवा एव प्राधान्येन यज्ञभागस्तामिनो भवन्ति ।

आर्थोऽयं त्रैलोक्यविभागः भूमिरन्तिरिक्षं द्यौरिति । इदं च बाह्यं भ्रवनत्रयं तत्सदृशस्य अन्तरस्य त्रिकस्य सङ्केतभूतं अवगन्तव्यम् । तत्र भूरित्ययं लोकः भौतिक इन्द्रियार्थः अभगवारूय-स्यूलजाव्रत्प्रज्ञाविशेषभूमेः सङ्केतो भवति । विश्वेवनानपेक्षस्य स्वतन्त्रतयाऽ विश्वितस्य शुद्धमनस्वन्त्रभानस्य प्रज्ञाविशेषस्य द्यौः सङ्केतो भवति । उभयोद्योदापृथिन्योः मध्यवर्ती उभयोरभागय-मनोमय-प्रज्ञाविशेषयोः सन्धिभूतः प्राणः प्रज्ञागर्मितशक्तिविशेषः श्वव इत्यन्तरिक्षेण सङ्केतितो भवति । एवं अभ-प्राण-मनस्वन्तानां विलिसितान्येव अध्यण्डं अधिपिण्डं च भूर्श्वस्युवरिति न्याइतित्रय-प्रतिपादितं त्रैलोक्यं इति लोकसङ्केतसार-स्याहार इत्यलम् ॥

अथ देवानधिकृत्य, विश्वस्यां प्रकृतौ अस्माखन्तर्वा बिह्नम्माण्डे वा यानि शक्ति-विलसितानि सृष्यादिकार्यनिर्वाहीनि लक्ष्यन्ते तानि सर्वाणि देवानां वर्तनानि भवन्ति । अर्थात् देवास्सर्गे शक्तिविशेषा इत्युक्तं भवति । स्थुलपक्षे इन्द्रः पर्जन्यात्मा देवः, सखायस्तस्य मरुतो वायव्याः, सूर्यस्तेजःपिण्डमण्डलात्मा, उषः अरुणोदयस्तरूपिणी, अग्निरूष्म-तेजस्तन्वात्मको भूतेषु पश्चसु तृतीय इति सामान्यप्रत्ययः । अन्येषामपि देवानां खरूपाणि सन्दिग्धान्यपि क्वचित् कीर्त्यन्ते । यथा मित्रावरुणयो रहोरात्रात्म-कलम् । अन्तरर्थस्वीकारे लेतेषां देवानां अध्यात्मवृत्तिविशेषप्रेरण-पोषण प्रकाशनादमो व्यापारास्तत्तन्नाम-निर्वचनादवगन्तव्याः । अपि च तत्र तत्र स्रक्तेषृष्ठिखितानां तत्तद्-वृत्तान्वाख्यानानां रूपक-दृष्टान्तात्मकतया लाक्षणिके वर्णने परीक्षिते, तेषां यथार्थ-खरूपव्यापाराः स्पष्टाः स्युः । देवाः सर्वेऽपि परस्यैकस्य देवस्य नामानीति निर्वि-बादम् । अपि तु न ते केवलं नामानि, शक्तयो मूर्तयश्च भवन्ति परमस्य देवस्य । अग्निर्नाम जडिधयः सामान्यजनस्य केवलं भूताग्निः, तेजस्तत्त्वात्मकं धर्मधर्मे प्राकृतं द्रव्यं खात । अथवा याज्ञिकामिः अमानुषः पुरुषः कश्चन यजमानखाभीष्टदायिनां एकः, यसानुप्रहाद्वावः, अश्वाः, प्रजाः, अन्नं, यशः, कान्ता, कनकं एवमन्यानि च भोग्यानि लभ्यन्ते । अन्तर्यजनदीक्षितस्य गूढार्थवेदिनस्तु अभेर्नामनिर्वचनानुसारेण दीप्तिशक्या-तिमका देवतेति विदितं भवति । देवानां प्रथमोऽय मसासु प्रबुद्धः । तस्य व्यक्ति-खरूपं मन्त्रवर्णेभ्योऽवगम्यते । सोऽग्रे तिष्ठन् नयत्यसान् पुरस्तात् पुरोहितः । स द्वो दैवानां येन पुरो गच्छता अध्वगामिना वयं देवान् यथास्थान मधिगच्छेम । स मुखं देवानाम् । मुखमेव प्रथमं दृश्यते, अन्यानि पुनः परसैकस्याङ्गभूतानि दैवतानि पर-स्तात् स्थितानि । तसादिम्रमुखेनैव विश्वदैवतसम्प्राप्तिर्भवति । स आसं भवति देवानां,

असाभिरर्प्यमाणं सर्वे तेन मुखेन देवाः खीकुर्वते । स कविकतुरस्मासु हृदये । साध्यवसायप्रज्ञारूपोऽयं हदि स्थितोऽसासु । स साक्षात् सर्वदैवतप्रतिनिधिः हृदुहायां निहितः । यदा सुप्तोत्थितो ज्वलत्यूर्ध्वरेताः तदा यजमानस्य कर्तव्यभारं स्वयं परिगृद्ध तस्य सर्वस्वं देवेभ्यो दीयमानं यथाभागं देवान् प्रापयति । इदं चावधेयम् । सर्वे अध्यण्डं अधिपिण्डं वा देवतायत्तम्, देवतास्वाम्यम् । असासु प्रत्येकं सङ्कीर्णं च वर्त-मानाः मनः-प्राण-अन्नाद्यास्तद्वान्तरभेदाश्चांशाः ब्रह्माण्डोपादानाः ब्रह्माण्डान्तरभूताः ब्रह्माण्डाधिकारिकेषु देवेष्वधीना इति स्मर्तव्यम् । तसाद्यजमानेनार्प्यमाणं सर्वे ज्ञान-कियादाक्ष्य-भोगसाधनादिकं वस्तुतो देवस्वतयैव देवेभ्यो दीयते, यन कोऽप्यंशः यज-मानस्य वस्तुतः स्वीयो भवति, विश्वस्थापि देवस्वलात् । तस्रादन्ते यजमानः स्वात्मानं एव अर्पयति । ब्राह्मणान्यपि कचिद्यूपं यजमानं आह । आलभ्यः पशुरपि यजमान-प्रत्याम्नाय इत्यामनन्ति । यजनेन सर्वाभ्यो देवताभ्य आत्मानमेव निष्क्रीणीते यजमान इत्येवमर्थानि वाक्यानि ब्राह्मणेषु द्रष्टव्यानि । तथा चाहुरैतरेयिणः ''यजमानो वै यूपः । यजमानः प्रस्तरः । अभिर्वे देवयोनिः । सोऽमेर्देवयोन्या आहुतिभ्यः सम्भूय, िहिरण्यशरीरः ऊर्ध्वः खर्गे लोकमेष्यति "॥ (२. ६.३.) कौषीतिकनश्चामनन्ति ''अग्नी-षोमयोर्वा एष आस्यमापद्यते यो दीक्षते तद्यदुपवसथे अग्नीषोमीयं पशुमालभते आत्म-निष्क्रयणो हैवास्य तेन आत्मानं निष्क्रीयानृणो भूलाऽथ यजते" (१०. ३.) इति । तथैव ऐतरेयब्राह्मणेऽपि ''सर्वाभ्यो वा एप देवताम्य आत्मानमालभते यो दीक्षते, अग्निः सर्वाः देवताः । स यदग्रीपोमीयं पश्चमालभते सर्वाभ्य एव देवताभ्यः यजमानः आत्मानं निष्क्रीणीते" (२. ६. ३) इति पट्यते ॥

स एषोऽग्निर्विश्वेषां देवानां द्तो यथाखं यज्ञभागान् श्वञ्जतां ग्रुखं भवति ।
स यजमाने प्रथमं प्राप्तजनमा यज्ञे पुरोहितोऽग्रणीः, सर्वेश्वरस्य सनातनकुमारः, कामो
हच्छयः सर्वभ्तानां ज्वलकूर्ण्यं आरोहत्यारोहयति च यजमानम् । एविमन्द्रो मित्रोः
वरुणः सोमोऽश्विनौ मरुत ऋभवः अन्ये च देवा यथास्थानं यथाधिकारं खानि कार्याणि
निर्वहन्ति सवितुः परस्थैकस्य देवस्य । यस्थैतानि देवतानि बहूनि नामानि व्यक्तान्यक्तभूतानि मूर्तान्यमूर्तस्य । इह कानिचिदेषां निदर्शनार्थश्वदाहरामः । यदि हृदि कविऋतुरसाखिनः सप्तजिह्वः सप्तथामाधिगामी मर्त्येष्वमर्त्यः सत्तगमनशीलः अतिश्वः

असाद्ध्याप्तः प्रस्थाय दिवमारोहति, दिवस्पतिरिन्द्रोऽपि बृहद्वलं देवानां दिव्यमनी-मयाधिराजः विद्युद्धिरवरोहन् अभीष्टजीवनदानैः पर्जन्यात्मना वर्षन् वृषा जीवन-प्रकाशावरण-प्रतिबन्धान् वृत्रादीनसुरान् निहत्य आवृतानि बन्धितानि च सत्यानि निरावरणानि निर्मुक्तानि विधाय परं सत्यं भगवन्तं सूर्यं साक्षात्कारयति ॥

सोमो रसाधिदेवता अमृतस्थानन्दस्य अधिष्ठाता । सर्गे सर्वेषामि भूताना यः सारांशः रसः आनन्दमयः तं अमृतमादाय देवाः अमृतसं भजन्ते । तस्माद् अमृतान्धसां देवानां आहाराय स्त्रीयं सर्वज्ञान-क्रियावल-मोगसाधनं सारांशं सोम-पदसङ्केतितं रसं यजमानः सुनोत्यर्पयति । तचामृतमानन्दं सोमपदवाच्यं अत्रं भवति देवानाम् । अन्नादस्तु सर्वदेवास्यभूतोऽग्निरिति बोध्यम् । एवम्रुपपद्यते च ब्राह्मणम्-'सोमो वा अत्रं अग्निरत्नादः' इति । ''अग्निः सर्वा देवताः सोमः सर्वा देवताः" इत्येवं-जातीयकस्य वाक्यस्यापि तात्पर्यं गूढार्थपक्षे सुगमम् । एवमन्येऽपि देवाः वरुणः सर्वी-वरणो विश्वः समग्रपावनताविधायकः पापापनोदनः । मित्रः प्रेमसौहार्दभरितया आज-मानया शक्तया बाह्याभ्यन्तरानुभवप्रेरणिकयादिवृत्तीनां संवादस्य निष्पादयिता, सम्मदस्य विधाता देव:। अन्यानि च तत्र तत्र यथावसरं देवानां खरूपाणि विचारयिष्याम: । न केवलं पुमांसी देवाः स्त्रियश्च देव्यो गीयन्ते वेदे । अग्रीन्द्रवरुणादीनां शक्तयः अग्नायी इन्द्राणी वरुणानीत्यादयो देव्यः ! स्वतन्त्रतया स्त्री-देवताश्च काश्चन गीयन्ते । यथा वा, अदितिः अखण्डस्वरूपिणी सर्वभूत-प्रकृतिर्माता देवानां आद्या देवी । इळा मही सरखती सरमा इत्याद्याश्च लक्षणीयाः । पुंसां स्त्रीणां च देवतानामेष विशेषः अवधेयः । कार्याणां कारयितारश्चोदयितारो वा प्रमांसो देवाः । कार्याणां निर्वाहिकाः स्त्री-देवता इति सङ्गहः ॥

तदत्र अधियज्ञं अधिलोकं अधिदैवतं च सङ्केतमर्यादावलम्बनं वेदगुप्तार्थसिद्धान्तं सङ्केषेण व्याहार्ष्म । यदिद मत्यल्पं दिङ्गात्रप्रदर्शनमेव भवति, तदिप न्यूनं स्याद्यदीह सारतो वा नोदाहरेम ग्रुरूयानि वाक्यानि श्रीचरणानां वेदरहस्यार्थदर्शिनां इति तानि इमान्यन्दितानि भवन्ति—

'अथ क इह वेदार्थसारांशः गुप्तार्थदर्शनाल्लभ्यते? उच्यते । अयं प्रथमो मुख्यश्र भवति । सत्यसामृतस्य ज्योतिपोऽधिगमायोद्यम एव मुख्योद्देशः, यस्यानुरोधेनैव सर्वे बेदार्था उपलम्यन्ते । अस्त्येकं सत्यं, तत् प्रत्यश्वभूताज्जगदात्मकसत्यात् गहनतरं परतरम् । अस्त्येकं ज्योतिः, तच्च माजुषज्ञानप्रकाशान्महीयो वरीयश्व असामान्याद् अमाजुषाद् दर्शनश्रवणविशेषास्त्रभ्यम् । अस्ति च अमृतं, तदुिह्वयमाजुषो जीव उद्गच्छेत् । तत्सम्प्राप्तये अध्वानं प्रविशेम, ऋतस्यामृतस्य सम्पर्कं साधयेम । सत्ये नव्यं जनम् सम्प्राप्य वर्धमानास्तन्तः सत्यलोकं आत्मना अधिरुद्ध तत्र जीवेम । तादृशी सिद्धिरेवः सत्यिलादमृतस्वप्राप्तिः परदैवतसायुज्यं च भवति ॥

अथ द्वितीयो गुप्तवेदिनां सिद्धान्तः । अनृतस्य भूरेः सम्मिश्रणादिदं जगत् अवरं सत्यम् । अन्यदिस्त परं सत्यं ऋतस्य सदनं 'सत्यं ऋतं बृहत्' इति मञ्जवर्णीप-दिष्टम् । तत्र सत्यज्ञानं 'ऋतचित्' इति कीर्त्यते । अन्ये च सन्ति लोकाः । परमो लोकस्तु सत्यज्योतिलोकः । अयमेव स्वराख्यः बृहद्द्यौरित्याम्नायते । तसादन्वेष्टच्यो बृहिद्दः पन्थाः ॥

अथायं तृतीयः सिद्धान्तसारः । लोकयात्राया मसाकं जीवितं देवासुरयोर्युद्ध-रङ्गम् । देवाश्च सत्यस्य ज्योतिषोऽमृतस्य विभवाः, असुरास्तु तद्विरोधिनस्तमसो विभवाः । इमे वृत्र-वल-पणिदस्यवः, तेषां राजानश्च भवन्ति । प्रकाशावरकानां एतेषां अन्धकारविभवानां विनाशाय साहाय्यं देवानां अपेक्षितव्यमसाकम् । अन्तर्यजने मन्न-वीर्यसम्पन्नया वाचा देवाना मागमनं प्रार्थयेमहि । तेभ्यः समर्पणीय मस्दियं अपेयित्वा तैः प्रतिदीयमानं सर्वं स्वीकृत्य गन्तव्यं धामाधिरोद्धं शक्ताः साधिकाराः स्थाम ॥

अन्ते चेदं वेदर्गीणा ग्रुत्तमं रहस्यम् । सर्वरहस्यशिखरायमाणं 'एकं सत्' 'तदेकम्' इतीद मेवोत्तरकालेषु औपनिषदर्षिभिर्ग्रख्यलक्ष्यतया विष्टत्य विस्पष्ट ग्रुपदिष्टम्' ॥

अयं गुप्तार्थवेदसारः भगवदरविन्द-श्रीचरणैः प्रदर्शितां मन्नार्थविवरणपद्धितं वृण्वतां उपयोगायात्र प्रतिपादितः । अयं अनर्धो मार्गदर्शी स्थात् तेषां, ये च न पश्यन्त्युपपत्तिं सायणीयवेदार्थ-निर्णयप्रवचनेषु, ये वा न तृप्तिं लभन्ते स्वकपोलकल्पना-सम्मिश्र-पाश्चात्यपाण्डित्य-निर्णीत-वेदोक्तमन्त्रार्थ-देवतास्वरूपादि-सिद्धान्तेषु । ये पुनः सायणसाहाय्येनैय रहस्यार्थं सक्तानां जिज्ञासन्ते, अध्यात्मदेवतादिरहस्यनिक्षेपं सङ्कत-

स्वास्त्रादित मिष्णनतु मध्वानं गवेषयन्ति, तेषां दिग्दर्शनायात्यन्त मुपयुक्तो भूयादर्थ सङ्गेष इति शिवस् ॥

### अथ द्वितीयः खण्डः

आधुनिक-नव्यविद्याविचार-संस्कारायत्त-पूर्वपक्षाक्षेप-समाध्युपन्यासमुखेन वेदरह-स्थार्थ-सिद्धान्तपक्षः समासेन प्रत्यपादि प्रथमे खण्डे । खपक्षस्य परीक्षा विरन्तनभार-तीय-पाण्डित्यदृष्ट्या प्रवर्तते । अत्र ऋग्वेदादि-ब्राह्मणोपनिषदन्ताः श्रुतिग्रन्थाः निरुक्त-सृहदेवतादीन्यन्यानि प्रमाणग्रन्थवचनानि धर्ममीमांसकानां उक्तयश्च कियदृरं वेदरहस्य-सिद्धान्तं पोषयन्तीति निरीक्ष्यते । तत्र प्रयमं तावत् केचन प्रश्ना उद्गच्छन्ति । तेषां सविमर्श्व-प्रतिवचनद्वारेण ऋग्वेदसङ्कतपदार्थ-समालम्बं गृद्धार्थमन्त्रसिद्धान्तं निरूप-यिष्यामः ॥

कथमयं चतुर्णां वेदानां सतां ऋग्वेद एव विचारायादीयते ? किं पाश्रात्येः उक्तविधया युष्माकमपि अयमेक एव प्रमाणभूतो वेदः ? न चेत् कथम् ? किं धर्म-मीमांसापश्वस्थाधार एवासाधुः ? तथा कथमसौ मीमांसकसिद्धान्तो बहोः कालाल्लब्ध्यप्रतिष्ठः ? किमत्यन्तपुरातनतादेव मञ्चाणां माननीयतं पावनताप्रतीतिर्वा को वा सुख्यो विषय ऋगर्थमीमांसया साध्यते ? बहुविधा हि मञ्चाः प्राचीनैर्निरुक्तकारादिभिः अङ्गीकियते, कथं तर्हि सर्वाऽपि मञ्चसंहिता अध्यात्माधिदैवतादि-रहस्यविद्यानिधान-भूतेत्युच्यते ? अय चेत् सङ्केतपदार्थग्रहणेन आपाततः उच्चावचाभिप्रायाणां मञ्चाणां वस्तुतो रहस्यप्रकाशनेन विरोधपरिहारो भवतीत्युच्यते, के ते सङ्केताः कथं न ते स्वकपोल-किल्पताः, अस्ति किं तथाविधसङ्केतग्रहार्थ-व्याख्यानमार्गस्याधारो वेदे ? सन्तु तावद्यः । वैदिकं समयधर्म वैदिकं यजनं वैदिकं मन्त्रं च अधिकृत्य वैदिकग्रन्येषु रहस्यार्थप्रतिपाद-कानि सन्ति वा प्रमाणवचनानि? किं वा यथार्थस्रक्रपं देवानाम् ? अस्तर्परिचिताधुना-तन तत्त्वसिद्धान्तापेक्षया को वा मवति तत्त्वनिर्णयो वेदर्शीणाम् ? अपि नव्यं पाश्रात्यं पत्थान मवलम्ब्य वेदार्थविमर्शप्रवृत्तानां प्रशंसनीयविद्वचरितानां मारतीयानां परिश्रमः सर्वोऽपि विकलो वक्तव्यः ? अपि नासीद्वेदर्शीणा मस्मकं चान्तरे दीर्घग्रो कोऽप्युद्यमो

वेदमन्त्राणां गोप्यं प्रवेष्टुम् १ त इमे प्रश्नाः सावधानं विचार्य प्रत्युक्ताः सङ्केतरहस्यार्थः सिद्धान्तं द्रढयेयुरिति अनयोर्द्वितीय-तृतीयखण्डयोः विचारियण्यामः ॥

## ॥ ऋग्वेदः ॥

तथ्यमिदं यचतस्रः संहिता वेदानामिति । कथं तर्हि वेदानां त्रयीतं उपपद्यते? मन्नाणां त्रिसं, मन्त्रसमुदायरूपसंहितानां चतुष्ट्रम् । के वा मन्त्राः? अयं मन्त्रः अयं नेति निर्णायकं लक्षणं कैश्रिदुक्तप्रायमपि प्रायिकमेव स्थात् । स एव मन्नः 'यमृषयस्त्रयीविदो विदुः ऋचः सामानि यजूंषि' इति । ये अभियुक्तैर्मन्त्रा नोच्यन्ते न ते मन्त्रा इति शबरखामी । अभियुक्तानां वागेव प्रमाणं मन्नलपरिज्ञाने इति सारांशः । मन्नाणां ऋग्यज्ञस्साम्नां स्तरूपाणि स्त्रितानि जैमिनिना 'तेषां ऋग् यत्रार्थवशेन पादव्यवस्था । गीतिषु सामाख्या, शेषे यजुःशब्दः' (२. १-३५-३६-३७) । इदं पर्यवसन्त्रम् । ऋची मन्त्राः छन्दोबद्धाः, ऋचो गेयाः सामानि, शिष्टाः गद्यरूपाः मन्त्राः यजूंपीति त्रिधा वेद-व्यवस्थितेर्वेदत्रयं त्रयीशब्दवाच्यतां भजते । ऋचां समुदायः ऋग्वेदसंहिता, यजुपां यजुरसंहिता, साम्नां च सामवेदसंहितेति व्यवहारः । चतुर्थी अथर्ववेदसंहिता अन्या च वर्तते । तत्र ऋचो यज्ंषि च वर्तन्ते । ऋक्संहितापिठता ऋचो बह्वचो दश्यन्ते । तथा यजुंष्यि कचित् सांहितिकानि, ये च मत्रास्त्रयामाम्नातास्तेषां यज्ञोषयोगिलं सिद्धम् । केवलाथवर्णिकानां मन्त्राणां पुरुषार्थसाधकानि प्रयोजनान्तराणि कीर्त्यन्ते । तावता न वेदमन्त्रबहानिः । यतः चतुर्थी संहिताऽपि वेदसंहितैव भवति । अस्यां भृपिष्ठा ऋचः ऋग्वेदस्था इत्युक्तम् । तथा यजुर्वेदेऽपि क्वचित् । तसाद्दक्संहितायां व्याख्यातायां अथर्व-संहितास्थानामृचामि तात्पर्यं उक्तं भवति । अविश्वष्टानां आथविणिकमन्त्राणां व्याख्यानाय नावसरः, यज्ञानुपयोगितात्,यञ्चस्य अस्मित्सिद्धान्तानुसारेण सङ्केतरूपताच । याज्ञिक्यां त्रयामेवाभिनिवेशोऽत्रासाकम् । यद्यपि ऋग्वेदीयसङ्केतरहस्यं अथर्वमन्त्राणामप्यर्पकं भवेत्, तथाऽपि स नेह विचारोऽपेक्ष्यते । सामवेदसंहितास्या ऋचः प्रायः सर्वा अपि ऋक्संहितास्था इति सामवेदः पृथक् न विचार्यते । अवशिष्टं यज्ञः । यदि यजुर्वेदोऽत्र न विचार्यते, तस्यास्ति कारणम् । असदुद्देशस्य यज्ञवेदिविचारात् सम्भाव्यं फलं सन्दि-न्धम् । उद्दिष्टो विषयस्तु ऋषीणां सङ्केतपदार्थव्यवस्था-प्रकाशनम्, तद्वारेण मनत्र- रहस्यार्थविवरणम्, देवतानां तस्वं, मानुषस्य प्राप्तव्यतया असत्पूर्वेमहर्षिभिर्निर्दिष्टं लक्ष्यम् । सर्वमेतदृद्धात्रभाषास्रह्कतान्द्यलभो भवति । यजुर्वेदीयभाषासङ्कता-द्यो न सर्वत्र समानाः सुगाहा वा भवन्ति । अन्यदस्ति कष्टं यजुर्विचारे । तैत्तिरी-याणां कृष्णयजुर्वेदः मत्रब्राह्मणात्मकः, असाकं तु केवलमत्रार्थस्य विचारः प्रवर्तते । न तु उपनिषदा रहितस्य सहितस्य वा ब्राह्मणस्य । यजुर्वेदे तु कर्मोपयोगिभित्राह्मणैः सुक्ताः पठ्यन्ते मन्ताः । अन्या ऋगादिसंहिता इव नेयं तैत्तिरीयाणां मन्त्राणामेव संहिता । मन्त्रब्राह्मणानां समुदायोऽपि संहिताच्यपदेशं भजते ॥

ब्राह्मणानि कर्मपरतया मन्त्राणां विवरणाय प्रवर्तन्त इति न विवादः । यद्यपि तेषां विवरणप्रकारोऽपि सङ्केतार्थमेव स्पष्टं विद्योतयति, तथाऽपि याज्ञिककर्मसु विनि-योगायैव सन्ति मन्त्रा इति तेषां मतमिति विशदं भवेचिन्तकानाम् । अत एव सायणः ब्राह्मणान्याश्रित्य मन्नार्थविवरणं चकार । तथा सति मन्नब्राह्मणात्मके कृष्णयजुर्वेदे असदीयविचारस्य मन्त्रार्थपरस्य नास्त्यवकाशः । ब्राह्मणानि हि मन्त्राणां कर्मोपयोगितां एव निरूपयन्ति, न मन्त्रगुप्तार्थान् । अन्यदस्ति चित्रम्, यदि सारेम याज्ञवल्कय-चरितम् । तदिदं समासेनोच्यते । स हि गुरोवेंशम्पायनादधीतं यजुर्वेदं गुरवे प्रत्य र्पितवान् । प्रत्यर्धमाणो वेदस्तित्तिरिरूपतया निर्गतः । ततस्स तपस्तेपे । वाजि-रूपतया भगवानादित्यः प्रसन्नस्तसै शुद्धमन्नात्मकं ब्राह्मणैरसम्मिश्रं शुक्कं यजुर्वेदं ददौ । ततस्स वाजसनेयसंहिता विश्वता । विस्तरभयादियं कथा नेहोच्यते, विष्णुपुराणे सवि-स्तरा द्रष्टव्या (३. ५.) । याज्ञिकपक्ष-प्रोद्धलक-ब्राह्मणानां वेदसंहितासु स्थानं न स्यात् इत्याशयो याज्ञवल्क्यस्पेति मन्यामहे । याज्ञिकेषु कर्मसु मन्त्राणां विनियोगाय ब्राह्म-णानि सन्तु नाम, किं तु पृथक् सन्तु यथान्यशाखीयबाह्मणानि तत्तनमत्रसंहिताभ्यः पृथगेव वर्तन्ते । यदि कर्मपरं ब्राह्मणं कृष्णयज्ञस्संहितायां स्थानं अलभत, ब्रह्मपरो-पनिषदिष कृतो न संहितायां स्थानिमयादिति स्पर्धमानेव ईशावास्थाख्या एकैव संहितो-पनिषत् शुक्कयजुरसंहितायां पदं भेजे । एवं एकेषां पूर्वेषां मन्त्रसंहितायां ब्राह्मणस्यान्त-र्भावो न युक्त इत्यासीन्मतिरित्युपपन्न ऊहः । तैत्तिरीयसंहितायां ब्राह्मणान्तर्भावस्य फलितं दूरप्रसरमभूत् । येनोत्तरकालिक-भारतीयसमयधर्मव्यवस्थायां मन्त्रब्राह्मणात्मको बेद इति सौत्रसिद्धान्तः प्रतिष्ठां प्रापत् । अत्रैव बीजं द्रष्टव्यं अनन्तरकालेषु फलितस्य

कर्मपारम्यसिद्धान्तस्य, यदनुसारेण कर्म-ज्ञानकाण्डात्मको वेदः, कर्मकाण्डः सत्राद्यणौ वेदमन्त्रसंहिताग्रन्थः, ज्ञानकाण्ड उपनिषदिति सर्वेषां स्त्रकाराणां तदनन्तराणामाचा-र्याणां चाक्नीकार इति निर्विवादम् ॥

एवं हि पाश्वात्यात्तदनुसारिण इव वयमि यजुर्वेदस्य प्रामाण्यं न गणयाम इिस्
मा भूच्छङ्का । यजुँष्यि मन्त्राः, नैव न्यकुर्मो वेदं बहु चं याजुषं आथर्विणकं वा ।
तिह कुतो न याजुषो मन्त्रभागो वा विचायेत इति चेदुच्यते । अस्मदुद्देशस्योपायभूतो न स विचारः । न तावता यजुर्मन्त्राणां वेदलमस्माभिन लक्ष्यते । यथा अस्मत्पूर्वैः वैदिकैः शैवाद्यागमिकैरिप रुद्राध्यायादिमन्त्रभागा जपपारायणादिषूपयुक्ता दृष्टचराः भवन्ति, तथा अस्माकमि मन्त्रभागेषु पावनतः पूज्यलादि दृष्टिध्वेवत्यसंशयम् । अत्र विश्वताः पञ्चाक्षराष्टाक्षरादयो मन्त्रा याजुषा एवेति स्मार्यम् ॥

अथ बहुचानां संहितैय विषयो विचारस्य । न तावता वेदशासान्तराणामवरं प्रामाण्यम् । किं तु असाकं अपेक्षिता सर्वा सामग्री ऋग्वेदादेव लम्यते । यत्र शब्द-स्वरूपं अत्यन्तप्राचीनम् , न च दुर्गमा आर्षसङ्केतपदार्थ-न्यवस्था । ऋषीणा मध्यात्म-झानबलसम्पत्तिश्च न दुर्शहा । देवतानां तत्त्वं च विवेकग्राह्मम् । अन्यदस्ति मुख्यं कारणम् । यज्ञेदो यज्ञार्थः प्रसिद्धः, अत एव तं अध्वर्धशासामाहुः । यज्ञार्थं ऋचां प्राधान्यं याज्ञपा एवामनन्ति— ''यद्धे यज्ञस्य साम्ना यज्ञपा कियते शिथिलं तद् यहचा तद् दृद्धम्'' इति (६. ५. ५०.) । इदं चेह द्रष्टन्यम् । ऋग्मिस्सह यज्ञ्षि सामानि च यज्ञार्थं वर्तन्ते । ऋग्वेदात्परं यज्ञवेद इत्याधुनिकं ऐतिहासिकं मतं असत् । ऋक्संहितायामेव यज्ञपां साम्नां चोल्लखोऽवधेयः । त्रयीं विना नास्ति यज्ञः । त्रय्यां एकं वा विहाय न कोऽपि यागोऽजुष्ठातुं श्वन्यः, अवियोज्या सा यज्ञे । बहिर्यागे त्रय्या उपयोगो वर्तते, तथा तत्प्रयोक्तृणां स्थानानि च भवन्ति । अन्तर्यागेऽपि त्रय्याः स्थानं अस्ति । इदं च सम्प्रत्याचस्महं । सर्वथा स्मृताबुपस्थाप्यं सिद्धम् यन्न केवलं तैत्तिरीयसंहिता सर्वाण्या-ध्वर्यवाणि नाम्नणानि यज्ञाधिकारविचारे यञ्चकमदेवताफलादिरहस्येषु ऋचां प्राधान्य-मिन्नाय 'तहचाऽभ्युक्तम्' इति शतशो घोषयन्ति । किंग्रु वक्तव्यम् झानैकलक्ष्या उपनितद्व ऋचां प्राधान्यं झानाधिकारे प्रश्नंसन्तीति । ''तदुक्तमृपिणा, तदेव स्रोकः, अत्रेवे

मन्त्रा मवन्ति, एतदिधिविधाय ऋषिरवोचत्, तदेषाऽभ्युक्ता" एवमादीनि वचनानि प्रत्यक्षं मन्त्रदृष्टीनां ऋचां पारम्यं प्रशंसन्तीति दिक् ॥

अथ त्रयीपदवाच्यस्य ऋग्यज्ञस्सामारूय-वेदत्रयस्य सङ्केतार्थोऽन्तर्यजने व्याख्या-यते । 'अस्य महतो भृतस्य ब्रह्मणो निःश्वसितं' वेदा इति श्रूयते । ऐतरेयश्वतपथादि-ब्राह्मणेभ्यः इदमवगम्यते यद् भूर्भ्रवःखराख्य-च्याद्दतित्रयलक्षित-त्रैलोक्यस्याध्यक्षैरप्रि-बाय्वादित्यैः ऋमश ऋग्यजुःसाम्नां प्रादुर्भावः सम्पादित इति । किं विवक्षितम् १ प्रथमे खण्डे यज्ञस्य सङ्केतार्थविवरणप्रसङ्गि होत्रादय ऋतिजो देवा इत्युक्तम् अत्र त्रय्या देवानां ब्रुत्तयः प्रतिपाद्यन्ते । अग्निर्होता देवानामाह्वाता, स वाचोऽधिदेवता सर्वासामृचां तस्यां वाच्युपसंहारः यया देवानां प्रभावः कीर्त्यते, तत्त्वानि प्रकाश्यन्ते, उजवलन्त्या यया देवानामालयः खर्लोकोऽधिगम्यते । आदित्यः साम्नामाधिपत्यं वहति, स उच्चैर्गायति. सत्य-सम्मद-लय-विधायकैर्गानैनिद्स्पन्दैर्यजमानमुत्रीय देवेषु मध्ये विराजयति । उभयोः द्यावा-पृथिव्योस्तदध्यक्षयोरप्रि-सूर्ययोरन्तरे अन्तरिक्षपतिर्वायुः क्रियाध्यक्षो यजुर्भिर्यजन-कार्य साभ्रोति । स एवाध्वर्युः देवानाम् । अत एव यजुषां प्राधान्यं याज्ञे कर्मणि । ऋिमः प्राज्ञाभिर्वारिमः अर्चनं विधीयते, सामभिर्यजमानः परं खरं उद्गीथाख्यं भज-नीयसम्मद्पदं उन्नीयते, यजुर्भिः कर्मणा यजनं निर्वर्त्यते— तत्तदृत्वियूपेदेवैरिति सङ्गहः । एवं तिस्रो देवताः अग्निर्वायुारदित्य इति । याश्र होता अध्वर्युरुद्गाता, इति ऋमशः अरुयजुस्साम्नां प्रयोकत्र्योऽन्तर्यजने । अयमेव परमार्थो यज्ञः सङ्केतात्मतया बाह्ययत्रे बहोविद्यानिधकारिणां उपयोगाय पूर्वैर्महर्षिभिन्यवस्थापित इति बोध्यम् ॥

#### धर्ममीमांसा

मनत्र-ब्राह्मणयोर्वेदनामधेयं, न केवलं मन्त्राः वेदव्यपदेशं भजेरन् इति ब्रुवाणाःपूर्व-मीमांसकाः वेदरहस्यार्थमतं नाभिमन्येरन् । तेषामस्माकं च दक्षिणोत्तरवदन्तरं द्रष्टव्यम् । यानि तत्त्वान्युपाश्रित्य गूढार्थसङ्केतपक्षोऽस्माकं श्रियते तेषां परिपन्थी तदीयः सिद्धान्तः । वयं मन्त्राणां प्राधानयं आश्रयामहे, ब्राह्मणानां तु कर्मोपयोगितं अभ्युपगच्छामः । मन्त्रसं-हितैव वेदशब्दमुख्यार्थ इति वयम् । मन्त्रार्थविचारद्वारेण वेदरहस्यनिरूपणमस्रष्ठक्ष्यम् । मीमांसकास्तु ब्राह्मणवाक्यार्थविचारिणः, यद्यपीह नास्माकं प्रवृत्तिस्तत्सिद्धान्तविस्तर-परी- क्षायां, तथाऽपि तेषां मूलभूत-धर्मजिज्ञासा मधिकृत्य सस्ति किश्चिद्विमृष्टन्यम् । वेदोऽ
खिलो धर्ममूलमिति न्यायतो धर्मजिज्ञासायां प्रवृत्तास्ते वेदिवचारं कुर्वन्ति । वेदानां धर्ममूललोक्तौ नास्ति विवादः । धर्मभ्रन्दार्थस्तु कुत्र पर्यवस्ततित्येव चिन्त्यम् । सामया-चारिकं धर्ममेव मनसि निधाय वेदस्य कर्मपरतापक्षमेव परमं सिद्धान्तं मन्यन्ते । अयं च तेषां वादः — वेदादेव धर्मस्य ज्ञानं, स च परमो धर्मः यज्ञस्वरूपो वेदे प्रति-पादितः । यजमानेन देवार्थं द्रव्यत्यागः क्रियते, सर्वस्वमपि दीयते विश्वजितीव । कर्मणा स्वर्गफलं प्रामोति यजमानः । अपूर्वं फलदात्, तच किमप्यदृष्टं कर्मजन्यफल-दायक मित्याद्यादुः । अल्मेतावता अस्ताकं धर्मविषयकचर्चायाः । मीमांसकानां किश्चिद् अतिचित्रवादैः सह न विद्यते कोऽपि नः सम्बन्धः । स्वर्गमुद्दिश्य तेषां अभि-प्रायः, तथा देवानधिकृत्यापि, मन्त्रस्वरूपम्, वेदवर्णानां नित्यत्वम्, शरीरस्थः कोऽपि जीवो देहव्यतिरिक्तो गत्यन्तरिवरहाद् अम्युपगन्तव्यः, जगतो जीवानां वा ईश्वर-निरपेक्षता, जगत आत्यन्तिकस्वतन्त्रसत्ता-याथार्थ्यादि निदर्भनं भवति निरङ्कश्वाद-वैचित्र्याः ॥

अथ पश्यामस्तावत्, को नामायं धर्मः यस ज्ञानं वेदादेव लभ्यते? याज्ञिकं कर्मेव परमो धर्मो वेदैरुपदिष्ट इति चेत् स न सर्वेषामिविशेषेण पुरुषाणां सर्वेषु युगेषु उपयुक्तोभवत्यभूद्वा । एकत्र कोणे भूमण्डलस्य कतिपयमानुपत्रर्गीयाणामेव उपयोज्य इति स्पष्टम् । एवं तथाविध-यज्ञकर्मात्मको धर्मः सामयाचारिक एव, न सार्वलौकिकः, न सनातनो वेति प्रत्यक्षम् । एतादृशं धर्मस्वरूपमेव स्त्रकारैर्निणीतम् । तैर्हि ब्राह्मणानि उपादाय साम्रदायिक वैदिक-यजनोत्सवादीनां व्यवस्थापनकाम्यया वेदविधीन् निश्चित्य वेदो विधिश्चोदनेति सिद्धान्तितम् । अतः परमसात् श्रौतरूपाद् धर्मात् स्मार्तगृह्यादयः सामयाचारिकाः राजधर्मादयश्च चातुर्वण्यादि साम्रदायिकच्चित्व्यवस्थाये अकल्पन्तेति वेदम्लताधर्मस्य न्याय्या भवतु नाम । तथा हि पूर्वेषां सङ्घे समष्टेर्व्यथ्य धर्मास्तित्व-प्रत्ययो विश्वतोम्रुखो निष्पन्न इति प्रशंसामाजनमेवैतत् । परं तु मन्त्र-त्राह्मणयोर्वेद-नामधेयमिति कृता आद्या व्यवस्था उत्तरकालेषु वहुसङ्कटद्शा-प्रसवित्री समजायतेति नात्र संश्चयः । स चादिमः स्त्रकारकृतो व्यतिक्रमो नाभिज्ञातः, न शोधितः । स हि व्यतिक्रम एव, येन कर्ममु विनियोगार्था एव मन्त्राः, मन्त्राणां कर्मपरतया व्याख्यानं

एव साधु नान्यथेति प्रत्ययो वेदार्थविचारिणां हृदयेषु पदं लेभे । इदानीमिदं विश्वदं भवेत् यत् सतीषु ऋग्वेदादिसंहितासु तैत्तिरीयसंहितायामेकस्यामेव ब्राह्मणानामन्तर्भावः अभवदनर्थकर इति । परमस्य वैदिकधर्मस्य यज्ञस्य रहस्यार्थः एवसुपरक्तः ऋमशः श्रौत-धर्मस्य बाह्ययज्ञात् नान्यत्रोपपत्तिरिति स्थितिः सम्पादिता । अत एव कालक्रमेण प्रादुर्भूताः आचार्यपुरुषाः सर्वेऽपि श्रुतिं काण्डद्रयात्मिका मभ्युपगम्य मन्त्रसंहितानां कर्मकाण्डान्तर्गतत्व मिभमान्य उपनिषदामेव ज्ञानकाण्डलं चार्च्यापयन् ॥

अथ याज्ञिकं कर्म स्थूलसङ्केतरूपतया पृथक् स्थापियता अन्तरथी यज्ञस्य चेत् निरीक्ष्येत, तदा तस्य सार्वलौकिकतं स्पष्टतां गच्छेत् । परः स्रष्टा सर्वस्य जगतः पुरुषः खमात्मानं अर्पयिता यज्ञधर्मेण सृष्टिं व्यधत्तेत्यस्य तत्त्वमपि सुबोधं भवेत्। अतोऽन्या का वा विवक्षा पुरुषद्यक्तमन्त्राणाम्? यद्यपि पुरुषद्यक्तभाषा अन्यद्यक्ततारतम्यापेक्षया प्रायेण सुगमा अत एव स्पष्टार्था च भवति, तथाऽपि नेदं एकाकि सक्तं सहस्राधिक-सक्तायां दाशतय्यां, यत्र यज्ञेन परमधर्मेण सृष्टिर्विधीयत इत्याशयो लक्ष्यते । इदं च शतशो बहुचानामाम्नायेषु पश्यामः ऋषिर्यदा देवेभ्यः खात्मीयं किमपि ददाति, स वेद तावता त्यागेन तावन्तं मत्याँशमुज्झिता अमत्याँश मादत्त इति । देवा हि तसा यजमानस्य अर्पणाङ्गीकारेण स्वयं यावदवकाशं तं स्वीकृत्य तत्र प्रादुर्भवन्ति । यज्ञेन मर्खः अमर्त्यतां व्रजति चेत् जगद्व्यापाराय सृष्टौ प्रथमं जन्म प्राप्तानां अमर्त्यानामिष मर्त्ये द्वितीयं जन्म भवति । इदमन्योन्यपरिवर्तनमेव यज्ञस्य यथार्थं खरूपम् । अनेनैव सृष्टिः सर्वत्र निर्वाह्यते । अस्मिन् विनिमयधर्मे यज्ञरहस्यं प्रतिष्ठितम् । येन दानादान-रूपेण इतरेतरच्यवहारेण च्यष्टि-समध्योः ब्रह्माण्ड-पिण्डाण्डयोर्जीव-देवयोरीहेकामुध्मिकयोः वा सम्बन्धो ध्रियते, वृत्तपश्राल्यन्ते, स्थितिरेत्र सिध्यति । "सखायस्ता ववृमहे" इति ऋषिषु सख्येन देवतां सम्बोधयत्सु, उभयेषामन्योन्यसम्प्रवेशरूपः साक्षात्सम्बन्धः कश्चन प्रवृत्त इति ज्ञायेत । चिरन्तनमिदमार्षे यज्ञतत्त्वं कालेन गलता धूलिधूसरैः कर्म-पारम्यवादैराच्छादितं शोचनीयदशं परामृश्य तत् शुश्रमुज्जीवितं विष्टतं विधातुम्रुद्यता हरिगीता । ''सहयज्ञाः प्रजाः सृष्ट्वा पुरोवाच प्रजापतिः । अनेन प्रसविष्यध्वं एष वोऽस्तिष्टकामधुक् ॥ देवान् भावयतानेन ते देवा भावयन्तु वः । परस्परं भावयन्तुः श्रेयः परमवाप्स्यथ<sup>''</sup> ॥ (३. 10, 11.) इति हि गीयते ॥

एवं स्थिते, केचन विवदेरकेवम् उत्तरकालेषु अध्यात्मतत्त्व-सिद्धान्ताभ्युदयानु-सारेण यज्ञस्यैवंविधं सक्षमं व्याख्यानमाविष्कृतम्, भगवद्गीतासु प्रतिपादितो यज्ञतस्वार्थीः न वस्तुतो वैदिके यज्ञ उपपद्यत इति । नैवं मन्तव्यम् । तथ्यमिदं यद्विविधानां दार्श-निकसिद्धान्तानां वेदान्तेषु समन्वयं समर्थयति वेदान्तसारभृता भगवद्गीता । एवंविध-नानासिद्धान्तसामरख-सम्पादनाय अपेक्षिता गाढा प्रज्ञा, प्रसन्तो विवेकः, दृढः सत्यप्रहः, आर्जवं च तत्त्वप्रतिपादने गीतासु भासन्त इत्यद्धा । यद्यत्र प्रतिपादितं यज्ञस्वरूपं नः बस्तुतो वेदोक्त-यज्ञतस्विमत्युच्येत, तदा गीतासु मृषावादं तत्त्वाग्रहणं वा आरोपितवन्तः स्याम । तथाविधमन्याय्यं साहसं आस्थातुं को वा सन्नद्धः स्थाद्दज्धीः? यद्यपि सर्वत्र सामरखपरायणो गीतोपदेशः, तथाऽपि दृषणीयेऽर्थे न माध्यस्थ्यमवलम्बते । दृष्यान् द्षयति पोषयति च पोष्यान् । कर्मणो नान्यदस्तीति वादिनः पुष्पितां वाचं अविपश्चितो वदन्तीति निन्दति । (२. ४२) कर्मबद्धश्रद्धानां वेदरहस्य-प्रवेशानधिकारिणां अज्ञानां न बुद्धिभेदं जनयेदित्युपदिश्वति, (३. ३६) मन्त्रदृष्टीर्मानयति, सर्वेषां वेदानां सर्वेश्वर-पदप्राप्तिरेव मुख्योपदेश इति साधयति (१५. १५.) । अपि च, न केवलं मोक्षपरं गीताशास्त्रमेवं यज्ञतत्त्वं विष्टुणोतीति मन्तव्यम् । समयाचार-कर्मविधानपरेषु धर्म-शास्त्रेष्विप वैदिककर्मणां ज्ञानरहस्यगर्भितत्वं प्रतिपाद्यमानं पश्यामः । मनुस्मृतौ ''वेदा-भ्यास'' इत्यारभ्य ''वैदिके कर्मयोगे तु सर्वाण्येतान्यशेषतः । अन्तर्भवन्ति क्रमशः तस्मिन् तस्मिन् क्रियाविधौ'' ॥ (१२. ८३-८७) इत्युक्तम् । कर्मणां योगसाधनसङ्कत-भृतत्वमेव विवक्षितमिति कः सन्देहः? गीताप्रयुक्तः कर्मयोगशब्द एव स्मृतौ प्रयुक्तः । स्मृति-गीतयोः पौर्वापर्यविचारो नावश्यकोऽत्र । बाह्यानि कर्माणि आभ्यन्तरस्य साधनस्य कश्चकानीव स्थितानीत्युभयोराशय इत्येतावदसन्दिग्धम् ॥

एवं वैदिकस्य कर्मात्मकस्य यागस्यान्तरर्थः सर्वत्र पुरातनप्रन्थेषु ब्राक्षणेषु पुराणेषु महामारते च प्रथित इति का नाम विचिकित्सा? यदा तु कर्मपराः ब्राक्षणानाः
वेदे परमं स्थानं तेषां मुख्यवेदतं विश्वस्य तादृशं मतमतिष्ठिपन् तदा आरब्धः कर्मातमको यज्ञ एव परो धर्म उपदिष्टो वेद इति वादः । येनात्यन्तितरोधानं वेदयज्ञरहस्यस्यापादितम् । मन्त्राणां कर्मेकप्रयोजनतं अर्थज्ञन्यपौरोहित्याधीनतं च फलितम् ।
पूर्वमीमांसकैर्भगीरथप्रयासेन मन्त्रबाद्याणात्मकस्य कर्मपरतायां प्रतिष्ठापितायां, समया-

चार्यपुरुषेरर्वाचीनैरिप उपनिषद्खेव ज्ञानाधिकार इत्यम्युपगतः । अयं च प्रीक्ष्य प्रागुक्तः । यद्यपि शास्त्रीयेषु व्यवहारेषु यज्ञकर्मपारम्यमेव वेदे प्रतिपादितमिति ब्रवीति, दिष्ट्या न कोऽपि मीमांसकः कर्मणा परमः पुरुषार्थः साधियतुं श्रव्य इति तृष्यति । अत एव कर्मपारम्यवादिनः शास्त्रत एव पूर्वमीमांसकाः श्रद्धया तु वेदान्तिन आस्तिकाश्च मवन्ति । एवं द्वैधीमावजन्यं विरोधं गीतोपदिष्ट-निष्कामकर्म-सिद्धान्ताश्रयणेन परि-हरन्ति । बाढम्, परं तु शुद्धः पूर्वतन्त्रसिद्धान्तस्तु, धर्मात्परतरं नास्ति, स च धर्मो यज्ञः, तस्य ज्ञानं वेदास्त्रभ्यते, तस्याचरणात् स्वर्गप्राप्तिरूपं फलमवाप्यते, कः कृत्र किमथों वा ईश्वरः परमात्मा वा, कर्मस्तुतिपरा एवोपनिषदः विधिशेषा इत्येव ब्रूयात् ॥

अथेदं वक्तव्यम् । पूर्वतन्त्रविदां सूक्ष्मविचार-विवादवैदग्ध्यं सर्वपण्डितमण्डली-सम्मानितमिति नात्युक्तिः । अयुक्तेषु क्लिष्टेषु वा स्थलेषु तेषां स्वपक्षसमर्थन-धोरणी चतुरतरेति निर्विवादम् । वेदवाक्यपदवर्ण-नित्यतासिद्धान्तः तेषां सुप्रसिद्धः । तत्र वेद-नित्यत-स्थापनप्रसक्ती, अकाराद्याः सर्वेऽपि वर्णा नित्या इति प्रतिपादयन्ति । तथा सति, वेदे पुरावृत्तविषयाणां सृष्टवस्तु-व्यक्तिविशेषनिर्देशक-संज्ञावाचकानां नास्त्यव-काशः। अपि तु प्रत्यक्षं बहुशो वर्तन्ते संज्ञापदानि, तथा वृत्तान्तान्वारूयानानि । कथं तादृशेषु स्थलेषु नित्यतं वेदानामुपपद्यत इति चेदुपपद्यत एव गौण्या वृत्त्या तात्पर्य-ग्रहणादित्याहुः । ''बबरः प्रावाहणिरकामयत'' इत्यादौ प्राग्वबरजन्मना नायं ग्रन्थो भूतपूर्वस्तसादनित्यता वेदस्येति चेत् न ववरपदं संज्ञापदमित्युच्यते शवरस्वामिना । आह चैत्रम्- ''यः प्रवाहयति स प्रावाहणिः बबर इति शब्दानुकृतिः, तेन यो नित्यो अर्थस्तमेवैतौ शन्दौ वदिष्यतः '' (जै. स्. भा. १. १. ३१.) । शन्दानुकृतेः संज्ञाशन्दः अम इति व्याख्यातम् । वृत्तान्तान्वाख्यान-प्रसङ्गे भाष्यकार-विवरणचातुरीं निरीक्षामहै । <sup>4</sup>प्रजापितरात्मनो वपाग्रुदिक्खदत्' इत्यामनन्ति तैत्तिरीयाः (२<sup>,</sup> १, १,)। अत्र भाष्यपङ्गिः— 4'प्रजापतिरात्मनो वपासुदक्खिददिति .... नित्यः कश्चिदर्थः प्रजापतिः स्यात् वायु-राकाश आदित्यो वा । स आत्मनो वपामुद्दिखददिति वृष्टिं वायुं रिझम वा । तामग्री प्रागृह्वात् वैद्युते आर्चिषे लौकिके या । ततोऽज इत्यन्नं बीजं वीरुद्वा । तमालभ्य तसु-पयुज्य प्रजाः पश्चन् प्रामोतीति गौणाः शब्दाः" (२. १. १०.) इदं च निदर्शनं भवति मीमांसकानां स्क्ष्मविचारकौशलख । यतो वेदनित्यता-समर्थन्क्षेशे सम्वास्थिते, गौण्डि

कृत्यतां भजन्ते । इदं तत्र चित्रम् । रूपकदृष्टान्तावलम्बनेन अन्वाख्यानानां सङ्कत-कृत्यतां भजन्ते । इदं तत्र चित्रम् । रूपकदृष्टान्तावलम्बनेन अन्वाख्यानानां सङ्कत-कृत्यतामेव गौण्या वृत्त्या प्रतिपादयन्ति । वेदगुप्तार्थसिद्धान्तेऽपि वेदपदानां यौगिकल-प्राधान्येन सङ्केतार्थ-निरूपणे गौणी वृत्तिराश्रीयते । एप तृभयोर्विशेषः । पूर्वस्तु बाद्यः स्थूलः कर्मप्रतिपादनपरः सङ्केतार्थः, अपरस्तु आन्तरः सक्ष्मः गुप्तविद्यासाधनपरः सङ्केन्तार्थः । बद्याण्डनिर्माणप्रायेण प्रयासेन ''पर्वतो रन्ध्रितः मृषको लब्धः'' इति लोकोक्तेः इष्टान्तभृतमरसं फलं सम्पादितं पूर्वतन्त्रविद्वद्भिरिति सङ्कहः ।।

पूर्वमीमांसकसिद्धान्तमधिकृत्य इदमवश्य-वक्तव्यमासीत् । यन्नव्यविद्या-संस्कार-सम्पन्नैः प्राज्ञैरिप मीमांसकानां मन्त्रार्थविचारप्रामाणिकता विश्वस्यते । ते हि पूर्वतन्त्र-सिद्धान्तम्लमज्ञालैव वेदे नास्ति रहस्यं सङ्केतार्थी वेति स्वयं प्रतियन्ति, अन्यानिप प्रत्याय्य अपथं प्रापयन्ति । तस्मादिदं बोध्यम् । यदि वेदो नाम प्राधान्येन ब्राह्मणं, मन्त्रसितं ब्राह्मणं भवति, तदा तदायत्तभौतस्त्रधर्मशास्त्रादीन्युपजीव्य प्रवृत्ता पूर्वमी-मांसैव वेदिवचारे प्रमाणं स्यात् । यदि पुनर्वेदो नाम प्राधान्येन मन्त्रदृष्टय ऋचो यज््षि वा यत्प्रभावा एव ज्ञानकर्मपर-विवरणग्रन्थेषु सारण्यकब्राह्मणेषु दृश्यन्ते, तदा मन्त्रा-रमक-वेदार्थविचारे पूर्वमीमांसा नैव प्रमाणं भवितुमर्हति । अध्यात्मविचारदृरा सेपा ब्राह्मणार्थमीमांसा ईश्वरसाक्षात्कारसाधनादि-रहस्यविद्यास्तिल-संस्कारश्चन्या सार्वलौकिक-परमपुरुषार्थ-चिन्तादविष्ठा वेदरहस्यार्थपरीक्षायां कथं प्रामाणिकीं वाणीमास्थातुं अधि-कृरुताम् ?

#### मन्नः

श्रचो मन्त्रा श्र्वनदोबद्धा ऋषीणां दृष्टयो भवन्ति । यमर्थमाध्याय यद्र्यं श्रारि-यात्रामचालयन् ऋषयः, यं च निजानुयायिनां उत्तरकालिकानां च निःश्रेयसाय लक्ष्य-स्नेन प्रत्यपादयन्, सोऽर्थः तत् प्रयोजनं तल्लक्ष्यं च ऋक्स्रक्तसंहिताप्रन्थात् श्रक्यानि अवगन्तुम् । इमाश्र कवितापदवाच्याः सन्तु नाम, अपि तु नेमाः कविताः असत्-परिचितसाहित्य-सन्दर्भविश्लेषा इति मन्तव्यम् । न वा ते कवयः सर्वजनीनाः सर्वेषु देशेषु कालेषु अद्यापि दृश्यमाना इव काव्यनिर्मातारः इति युक्तं मन्तुम् । नेदमैतिस-

भात्रम् । चर्मचक्षुरगोचरान् लोकान् लोकाष्यक्षान् देवान् तत्सम्बन्धिनः स्रक्षमान् धर्मान् कुशाग्रधीगम्यानि सत्यानि च स्केषु गर्भितानि मन्त्रवर्णा एव बोधयन्ति । मर्यादाविशेषनिवद्धान् सूक्ष्मानिमान् लोकान् तद्देवांश्र साक्षाद्धिगन्तुं मानवः शरीरस्थ एव पारयेद् यदि गुप्तमध्वानं प्रवेष्टुमधिकारः सम्पाद्येतानेनेत्यार्पोऽयं रहस्यसम्प्रदायः । ऋच इमाश्र मन्नदृष्टयः कीर्ल्यन्ते । ऋषिं मन्नद्रष्टारमाहः । ऋषिर्न केवलं पञ्यति, श्रृणोत्यपि । दृष्टमर्थं सत्यमाविष्कर्तुमपेक्षितं शब्दमप्यधिगच्छति । तसादृषिरतीन्द्रि-यार्थदर्शी कविपदवाच्यो भवति वेदे । सः क्रान्तदर्शी कविः श्रोताऽपि सत्यस्य । तसात् कवयः ''सत्यश्रुतः'' इति प्रसिद्धिर्वेदे । नेदमृपेर्दर्शनं श्रवणं वा लोकसामान्यं भवति ! ऋषेरेषा दृष्टिरासाधारणी तथा श्रुतिरिष, याभ्यां प्रकाशिता कविताप्यासाधा-रणी । रमणीयार्थप्रतिपादक-शब्दगुम्फितरसभावभरित-वीर्यवत्तमायाः सर्वोत्कृष्टाया अपि कवितायाः विलक्षणा मन्त्रकविता । अत एव न युक्तं वेदग्रक्तकाव्यानां रसोत्तरसाहित्य-कविता-कोटावारोपणम् । अन्यादशोत्कर्पा वेदस्रक्तकवितेत्यस्यान्ति कारणम् । स च उत्कर्षः स्कानां मत्रात्मकले प्रतिष्ठितः । विशिष्टा मन्त्रस्य शक्तिः । भवतु मन्त्रार्थो नातिगरीयान् असदृष्टेः, भवतु मत्रशब्दोऽपि नात्यन्त-काव्यशोभावहः, भवतु व्यञ्जितो भावो नातिगाढः । माऽस्तु परिस्फुटा छन्दोवाचकभङ्गी । तथाऽपि शक्तेर्न हानिः मन्त्रस्य । सेयं श्रद्धा वेदर्षिकालादारभ्य अद्यावधि भारतीय-आस्तिकजनहृद्येषु लब्ध-त्रतिष्ठेति नेह सन्देहगन्धोऽपि विद्यते । मन्त्रमधिकृत्येदमैतिह्यं उत्तरकालेषु आचार्यपुरुषैः तदनुयायिभिश्व रक्षितम् । तावती श्रद्धा मन्त्रमहिमनि रूढमूला यावत्या मन्त्रसार्थ-विचारो नावश्यकः, यतो मन्नशक्तिविज्यम्भणं मन्नतात्पर्यग्रहणाधीनं न भवतीत्यपि मन्यन्ते चैके । सर्वपुरुपार्थसिद्धेरलौकिक उपायो मन्त्र इति वहोः कालादागतिमदं आर्ष मतम् । तथा चाहु:- ''इष्टप्राप्त्यनिष्टपरिहारयोरलौकिक उपायो वेदः'' इति । अत्र वेदशब्देन मन्त्र एव मुख्यो बोध्यः । कुत एवं मन्त्रमहिमा वर्ण्यते ? वेदर्षिभिरध्यात्म-विद्यैक-निरतैरि गुप्तविद्यासु रहस्यतन्त्रेषु विचक्षणैश्वास्थितम् । अन्तरङ्गीयैरुपायैः बाह्यार्थाः साधियतुं शक्या इति तेषां मतम् । सह धीवृत्त्या शब्दस्तथा प्रयोगयोग्यः यथा सकलिवधाः पुरुषार्थाः साधिताः स्युरिति सिद्धान्तस्तेषाम् । अत एव प्रायः सर्वेऽपि मन्त्रा याज्ञिके विनियोगे प्रथमाना अपि बहवः यज्ञादन्यत्र फलावाप्तये प्रयुज्यन्ते । एवं मन्नाणां माहारम्यं न केवलं चिरन्तनले प्रतिष्ठितम्, किं तु ऋषिदृष्टले शक्तिमचे

स्थितिरहितानां अनिवेशनानां उपवेशनरहितानां (प्रवहणखभावलात्) काष्टानां अपि मध्ये निहितं निक्षिप्तं वृत्रस्य निण्यं निर्णामधेयं शरीरं आपः विचरन्ति विशेषेण पर्याक्रम्य प्रवहन्ति । इन्द्रशतुः वृत्रः (जलमध्ये प्रक्षिप्ते सति) दीर्घ तमः दीर्घनिद्रा-त्मकं मरणं यथा भवति तथा आशयत् सर्वतः पतितवान् । अत्र अप्सु मग्नलेन गृढ-बात् तदीयं नाम न केनापि ज्ञायते । तसात् निण्यं निर्णामधेयमिति सायणीयं विवरणम् । का नाम विवक्षा? पश्यामस्तावत् । इन्द्रो वृत्रं जघान, तस्य देहपाते तमः शरीरं तस्य दीर्घनिद्रामवाप । तददृश्यमभवत् । गाढमधः पतने उपरि निरन्तरं अपां प्रवाहे, तच्छरीरमन्तार्हेतम् । अत्र अदृश्यमभवदित्युक्तौ ऐतिहासिकपक्षस्य आधि-भौतिकपक्षस्य वा का हानिः ? मेघेषु इन्द्रायुधेनाहतेषु तत्र बन्धिता आपो निर्मुक्ता भवन्ति । तासामावरकं वृत्रशरीरमधः पतित, उपर्यापः प्रवहन्ति, तसादन्तिहितमदृश्यं एव तच्छरीरम् । कुतस्तर्हि नामशून्यमित्यभित्रैति स सायणः ? सरलेनैव पथा अर्थ-सामञ्जरो सिद्धे ''गूढलात् तस्य नाम न केनापि ज्ञायते" इति कुतोऽयं द्राविड-प्राणायामः ? न वा निण्यपदस्य निर्णामधेयपर्यायतं निघण्डपठितम् । यास्क एनामृचं उदाहापीत्, तत्र ''निण्यं निणीमम्" इत्याह । निणीमपदार्थः दुर्गीचार्य-व्याख्यानाद् अवगम्यते ''येनासौ नीचैर्नमित" तं प्रदेशं विचरन्तीति दुर्गः । नीचैर्नमनेन गन्तव्यं निम्नं स्थलं निण्यमिति विवरणं अनुस्वारान्तस्य ''निर्णामं" इति पदस्य युक्तं भवति । नामधेयार्थे तु ''निर्णाम'' इति नकारान्तनपुंसकलिङ्गं स्थात् , न तु निर्णामं इति अनु-स्वारान्तम् । तसादत्र यास्कमेवं अमादुदाजहार सायणः । एवं व्याख्याय कथं निर्णाम-धेयोऽभृद् वृत्र इति चेत् सोऽत्यन्तं तथा मृतः यथा तस्य नामापि स्मृतिपथादपगतं किल! एवं खपक्षस्यानपेक्षितमपि क्लिष्टं व्याख्यानं शतशो दृश्यते सायणभाष्य इत्यलं विस्तरेण ॥

निण्यं अन्तर्हितमित्यसन्दिग्धम् । सर्वत्र सायणः निघण्डपठितार्थमेव स्वीकृत्य यास्कं च प्रायश उदाहरति । अन्तर्हितपदार्थः गूढरहस्याद्यपर-पर्यायो बोध्यः । कौत्सस्य अप्रियक्तस्य व्याख्याने 'निण्यं' रहस्यं 'अन्तर्हितं' इत्येवाह— 'क इमं वो निण्यं आचिकेतं वत्सो मातृर्जनयत स्वधाभिः" (१. ९५. ४.) । ऋषिः पृच्छति, युष्मासु को वा रहस्यमप्तिं आनाति यो वत्सः स्वधापदवाच्य-स्वधारणसामध्येधमैंः मातृरजनयदिति । एवं न केवलं असुरे दृत्रे अन्तर्हिते निण्यपदं प्रयुक्तम्, अपि तु अप्सु वनेषु वा गूढमग्रिमावेद-

'यितुमपि प्रयुज्यते । कवित् किमपि स्थानं कमपि लोकं वा गृढं अभिधातुं निण्यपर्द श्रयुक्तम् । काश्यपः सोमं सम्बोधयति— ''तव त्ये सोम पवमान निण्ये विश्वे देवास्त्रय **ध्यकादशासः''** (५. ९२. ४.) । अत्र रहस्यं स्थानं सोमस्योक्षितितं यत्र त्रयस्त्रिशहेवाऽ स्वधाभिस्तं मृजन्तीति मन्नस्य उत्तरार्धे पष्ट्यते । जीव आत्माऽपि अन्तर्हित उक्तः । अत्र दीर्घतमसो मन्त्रदृष्टिर्भवति - ''न विजानामि यदि वेदमस्मि निण्यः सन्नद्धो मनसा चरामि" (१. १६४. ३७.) । वासिष्ठमण्डले शाखा-सहस्रात्मतया विततं तद्रहस्यं 'निण्यं' इदिसाक्षात्कारैः सत्यदर्शनैरुपायैरधिगम्यत इत्युक्तम् । ''त इक्निण्यं इदयस्य प्रकेतैं। सहस्रवल्शमभिसश्चरन्ति" (७. ३३. ९.) । वसिष्ठः मारुते स्रके मरुतां रूपवाहनादीनि साश्वर्य पत्रयन् धीर एव इमानि (निण्यानि) रहस्यानि जानाति इत्याह- "एतानि धीरो विण्या चिकेत पृक्षिर्यद्धो मही जभार" (अ. ५६. ४.)। पुनश्चान्यत्र वसिष्ठः मित्रावरुणौ सम्बोध्य प्राह- 'असाकं रहस्यानि स्तोत्राणि युवयोर्विदितानि' इति । 'न वां निण्यानि अचिते अभूवन्' (७. ६१. ५.) । ''निण्यानि रहस्यान्यपि स्तोत्राणि'' इति सायण: । यन प्रत्यक्षं गूढं उद्देशपूर्वकं गोपितं रहस्यं वा तदिभधातुं निण्यपदं प्रयुक्तं वेदे इति निद्शनायोक्तान्युदाहरणानि पर्याप्तानि । ''अमूरा विश्वा वृषणा'' इत्यसा ऋचः (७. ६१. ५.) तात्पर्ये परीक्षिते, रहस्यं मन्नार्थं विजानन्ति देवाः य**नः** किमपि तेषां दृष्टेरपवारियतुं श्रवयं, यच रहस्यं जनसामान्याद् बहिर्मुखबुद्धेः रक्षणाय अाच्छादितं इति तात्पर्यं स्पष्टं भवति । अरविन्दश्रीचरणैः वामदेवस्नुक्तस्तथा ''निण्या वचांसि" इति वाक् निस्तंशयं वेदभाषारहस्यमुद्धाटयतीति निरूपितम् । सेयं मञ्रदृष्टिः भवति वामदेवस- "एता विश्वा विदुषे वेघो नीथानि अप्ने निण्या वचांसि । निवचना क्तवये काव्यानि अशंसिषं मतिभिर्विप्र उक्थैः" (४. ३. १६.) । सायणीयविवरणार्थानि पदान्युपयुज्य अस्थार्थोऽत्र समस्यते । वेधः विधातः हे अग्ने, विदुषे कवये (तुभ्यं) नीथानि (फलप्रापकाणि, सुप्रणीतानि वा) ''निण्या'' गूढानि निवचनानि नितरां वक्तव्यानि कान्यानि कविभिः कान्तदर्शिभिः मेघाविभिः कृतानि ''एता विश्वा वचांसि" एतानि सर्वाणि वाक्यानि ''मतिभिः उक्थैः'' मननीयैः स्तोत्रैः शस्त्रैश्च (सहितः) विप्रश प्राज्ञोऽहं अशंसिषं अवोचं, तानि सेवख । अन्यश्र मन्त्र इह वामदेवस्योदाहार्यः ! न्तत्र इन्द्रेण कियमाणं सोमपानं रहसि निर्वर्त्यत इति दृष्टान्तोदाहरणेन प्रतिपाद्यते, यथा -ऋषिः वेदितव्यानर्थान् रहसि साधयति, तथा सोममन्यैरविदितमेव रहसि पिवतीन्द्रः

- १३२ अविज्ञानप्रदिष्टं हि हिवेनेहेत दैवतम् ।
  तसान्मनसि संयम्य देवतां जुहुयाद्धविः ॥
- १३३ स्वाघ्यायमपि योऽधीते मन्त्रदैवतविच्छुचिः । स सत्रसदिव स्वर्गे सत्रसद्भिरपीड्यते ॥'

अथेदमवधारणीयम् । यद्यपि वेदमन्त्रस्य पवित्रत्वशक्तिमत्त्वादिकं मन्त्रदृष्टेः गृढार्थभृत-आध्यात्मिकादि-तत्त्वमूलकमेव भवति, तथाऽपि बाह्यार्थपक्षेऽपि यज्ञादन्यत्री-पयोगाय कल्पते । इदमेव मूलं भवति तस्य ऐतिहास्य, येन अलौकिकेनोपायेन लौकिका अर्था अपि साध्यन्त इति रूढा प्रतीतिः । इदमेव मूलं शौनकीयऋग्विधानादिग्रन्थस्य, यत्र विविधपुरुषार्थसाधनोषयोगिलेन कल्पाः प्रोक्ताः । इदमपि तथ्यं यद्यास्केनोच्यते-''उचावचरभिप्राये ऋषीणां मन्त्रदृष्टयो भवन्ति" इति । तदेव बृहद्देवताप्याह । 'अर्थेप्सवः खल्वपयः छन्दोभिर्देवताः पुरा। अभ्यधावित्रति च्छन्दोमध्ये लाहुर्महर्षयः" (८. १३७) इति । यद्येवं लौकिकार्थानुदिश्यापि मन्त्राः प्रवृत्ताः, कथं तर्हि परमपावनी वेद अध्यात्मनिष्ठाविशेषरहस्यानां निश्लेष इत्युच्यत इति चेन्नेहासङ्गतिः । प्रागेवोक्तम् गूढार्थ एव परमार्थो वेदानां स्थूलार्थस्तु कर्मसु प्रयोजनवान् पुरुषार्थसाधनेषु वेति । यद्यपापातत ऋषीणां अभिप्रायेषु उच्चावचलं स्पष्टमेव भवति, तथाऽप्यन्तरर्थविमर्श्वे शपथाभिशाप-निन्दा-प्रशंसादीनां आध्यात्मिकनिष्ठाचरित्रसम्बन्धित्ममबदातं भवेत् । स्थुलविचारिणां पाश्चात्यानुयायिनां वा पक्षे ऋषीणां वैमत्यमेवोपस्थितमिति नात्र चित्रम् । यद्यपि न वयं सर्वेऽपि मन्त्रद्रष्टारः समकालिकाः समाननिष्ठादशाः मन्त्रान् अदर्शित ब्रूमहे, तथाऽपीदं तथ्यं प्रतिपादयामः । ऋषयः सर्वेऽपि समानमेव सङ्कत-पदार्थसमुदायं समानमेव बाह्याभ्यन्तरयागं समानमेव भूरादिलोकसंस्थानं समानमेव देवतातत्त्वं समानमेव परमं पुरुषार्थं च विज्ञाय खिनिष्ठादशा-विशेषापेक्षितार्थ-साधनाय देवान् अयजिनिति सङ्केतरूपगृढार्थ-तत्त्वान्वेषणपराणां प्राज्ञानां अयं समीचीनः पन्थाः परिस्फुटो भवेदिति दिक् ॥

# ऋचः प्रमाणं वेदरहस्ये

अथ तां रहस्यभाषामधिकृत्य विचार्यते, यत्र गोषितो भवति मन्त्रार्थः । तस् रहस्यं सङ्केतरूपेण केन वाडप्याकारेण तथाऽऽच्छादितं यथा स्थूलिधयां सङ्केतार्थोपस्थिति- श्राह्माऽपि न जायते, यत् सङ्कतश्राब्दाः बाह्यार्थाभिषायकाः सुतरां उपपन्ना एव प्रायो लक्ष्यन्ते । सङ्कताश्र यागसम्बन्धिनः लौकिकाः पदार्थाः ब्रह्माण्डप्रकृति-विलासितानि वा भवन्ति । अथवा कश्रन मृहधीः मन्त्रप्रतिपादिता अग्र्यादयो देवाः केऽप्यमानुषाः पुरुषा भूताग्नि-वाय्वादित्य-मरुत्-पर्जन्यादिवेषेण प्रत्यक्षदृश्येनावस्थिता इति वा प्रती-यात् । तदिह प्रथमं किं तद्रहस्यं भाषितं वेदे द्रष्टव्यम् १ यदि वेद एव रहस्यवागु-किः खिलेति निश्रयो लभ्यते, ततः परं कथं तद्रोपनं साधितमिति सङ्कतपदार्थव्यवस्थां परीक्षामहै ॥

तपोनिष्ठानामृषीणां देवताभिः सह व्यवहारे तद्रथप्रकाशने च रहस्यभाषा-व्यवस्थापितेति निर्णेतुं प्रमाणमस्ति चेत् तत् प्रथमं मन्त्रदृष्टिष्वेव स्यात्, ऋषिवाक्येषु एव द्रष्टव्यम् । ऋग्वेदसंहितायां रहस्यपदार्थप्रसङ्गेषु किम्रुद्दिश्य रहस्याथेपरं पदं प्रयुज्यत इति विचार्यमाणे, कोडप्यसुरो देवो वा किमिप स्थानं कोडिप लोको वा तिरो-हितो न दृश्यत इति वक्तव्ये अन्तर्हित-गूढ-रहस्य-अदृश्याद्यपरपर्याय-निण्यपदं प्रयुज्यते । क्कचिद्देवतासान्निध्यसम्पादिकां वाचं निर्दिश्य प्रयुज्यमानं ''नाम" अपि हृदि गुहायां गृढमन्ताईंतं रहस्यं इति वा कीर्त्यते । वेदितव्यानि ज्ञानानि स्तोत्रपराणि वचांसि च निण्यपदार्थभूत-रहस्यानीत्युच्यते । निरुक्तपठितानां पण्णां अन्तर्हितनाम्नामेकं निण्य-पदम् । इदं च प्रसङ्गवशात् गोपितं अन्तार्हितं तिरोहितं अटश्यं रहस्यं इति प्रायः समानार्थेषु वेदे प्रयुक्तमीक्षितव्यम् । इदं च पदं सम्प्रति परीक्ष्य वेदर्षयः स्वप्रयुक्त-भाषायां किमिप रहस्यं निक्षिप्य वहिर्मुखमितस्योऽपकेस्यश्च गोपायाश्चकुरिति निरूप-यिष्यामः । इदं चात्र नः सुदैवम्, यत् सन्दर्भवशात् सविमर्शमविमर्शं वा इच्छातु-सारेण वेदपदानां अर्थान् व्याचक्षाणः सायणः निण्यपदस्य एकरीत्या अन्तार्हतं अदर्शनं गतं वेत्यर्थं व्याचष्टे । निण्यपदार्थं साधु व्याकुर्वन्निप प्रसक्तवाक्यतात्पर्यं खोद्देशस्या-नपेक्षितमपि यथेच्छं प्रतिपादयतीति प्रथमं दर्शयिष्यामः । निण्यपदप्रयोगस्थलेषु एकत्र अन्यथा व्याख्यासीत् । तथा व्याख्याने प्रमाणं न दत्तम् , नापि प्रयोजनम् । प्रमाणं दत्तं चेत् तत्त्रमाणवचनं अन्यथा गृहीतम् । ''निण्यम्'' निर्णामधेयमित्याह । हिरण्य-स्तूपस्य ऐन्द्रेषु स्केषु इयं ऋग्भवति- ''अतिष्ठन्तीनामनिवेशनानां काष्ठानां मध्ये निहितं शरीरम् । वृत्रस्य निण्यं विचरन्त्यापः दीर्धं तम आशयदिनद्रशतुः" (१ ३२ १०) । अत्र स्थूलोऽर्थः सायणीयपदप्रयोगानुपयुज्य दीयते । अतिष्ठन्तीनाः

बेत्यवगन्तन्यम् । अपरं च, मन्नाणां पावनत-वीर्यवन्वादि-धर्मास्तेषां नादसन्वात्मक-दैवताशरीरभृतलादित्याहुरेके । एवमपि स्थान्नाम । वस्तुतस्तु महिमा मन्नस्य तत्त्राहु-भीवप्रकारायत्त इति मन्त्रवर्णेभ्य एवावगम्यते । ऋचां स्थानं अक्षराख्यं परमं व्योम यत्र विश्वेषां देवानां आवासः, यस्तन्न जानाति तस्य ऋचा कार्ये न भवतीत्येवमर्थका दीर्घतमसो मन्त्रदृष्टिर्भवति- ''ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः । यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यति य इत् तद् विदुस्त इमे समासते" (१. १६४. ३९.) । तसिन्नेव सक्तेऽन्यत्रेयमृग्भवति- "चतारि वाक् परिमिता पदानि तानि विदुर्नोक्षणा ये मनीषिणः । गुहा त्रीणि निहिता नेङ्गयन्ति तुरीयं वाची मनुष्या वदन्ति" (१. १६४. ४५.)। गहनार्थोऽयं मन्तः। मन्त्रद्रष्टा कविः हृदयाख्यमन्तस्समुद्रमव-गाह्य तुरीयारूयं धाम देवानां साक्षात्कृत्य दृष्टान् सत्यार्थान् आद्यां वाचग्रुपादाय श्रुतैः शब्दैः आविष्करोति । तसादुत्तमपदादक्षरात् प्रस्थाय आगच्छन्त्यास्तस्या वाचः चलारि स्थानानि भवन्ति । तत्र त्रीणि धामानि रहस्थानि गुहानिहितानि मानुषश्रव-णसागोचराणि तस्याश्रतुर्थी अवतरणभूरेव मानुषी वाक् । चतार्यपि वाग्धामानि ऋषेरन्त-रङ्गदीक्षितस्य मनीषिणः विदितानि, नान्यस्य । एवं मन्त्रस्य द्रष्टारः कवयः सत्यश्चतः मन्त्रान् न कल्पयामासुः, किं तु अद्राक्षुः इति प्रसिद्धिः । ऋचां वाचां मृलस्थानभूतस्य देवतानामायतनस्य परमस्य व्योम्नः अकृतकलात् ततः प्रादुर्भृतवेदमन्त्रवर्णेषु नित्यलं उपचर्यते । मन्त्रदर्शिन ऋषेर्जन्मनः प्राक् मृतेः परं च सिद्धमेव परमं व्योम । तस्माव तन्मन्त्रद्रष्टर्यधीनं भवति, मन्त्रदर्शनं तु तस्मित्रधीनं बोध्यम् । यद्यपि मन्त्रश्रब्दार्था-ववियोज्यौ परमाकाशे सिद्धौ भवतः, तत्प्रादुर्भावस्तु ऋष्यधिकारसम्पत्तिसापेक्षो बोष्यः ! अत एव ऋक्संहितायां शश्वद्देभेश्वकृत्त्वमुह्णिखितं दृश्यते- ''ऋदेर्भन्त्रकृतां स्तोमैः'' (९. ११४. २.) ''हृदा यत्तष्टान् मन्त्रानशंसन्" (१. ६७. २.) इत्येवंजातीयकैः मन्त्रवर्णैः स्पष्टं कृतकले मन्त्राणां अवगम्यमाने, कथं नित्यो तेद इति मा भूचछङ्का । प्रागुक्त-विधया ऋचां मूलभूतामाद्यां वाचं परमन्योमसंस्थामधिकृत्य सा नित्येत्याह मन्त्रवर्णः । सर्वस्थापि वेदस्य नित्यतं परमव्योमप्रभवतात् कीर्तितम् । ''तसै नूनमभिद्यवे वाचा विरूप नित्यया । वृष्णे चोदख सुष्टुतिम्'' (८. ६४. ६.) । इति ऋची व्याख्याने सायणभाष्यमपि एवग्रुपपद्यते । ''नित्यया उत्पत्तिरहितया वाचा मन्त्ररूपया' इति सायणः । असदुक्तरीत्या नानुपपत्तिर्वेदनित्यत-ऋषिकर्तृकतयोः । अत एव महामाप्य-

कारः, 'तेन त्रोक्तम्' (४. ३. १०१.) इति पाणिनीयस्त्र-व्याख्याप्रसङ्गे ''त्रोक्तप्रहणमनर्थकम्'' इत्यारम्य अन्ते बृते— ''छन्दोर्थ तहींदं वक्तव्यम् । न हि छन्दांसि कियन्ते
नित्यानि छन्दांसि । छन्दोर्थमिति चेत् तुल्यम् । ..... ननु चोक्तम् निह छन्दांसि
कियन्ते नित्यानि छन्दांसीति । यद्यप्यो नित्यः यातसौ वर्णानुपूर्वी सा अनित्या ।
तद्भेदाचैतद्भवति'' । अत्र कैयटस्य टीका 'तद्भेदादानुपूर्वीमेदात्' 'प्रपूर्वी विचः प्रकाशने
अध्यापनरूपे वा' अत्र वर्णानामानुपूर्वी न नित्या इति वेदशब्दार्थ-नित्यत्मम्युपगच्छन्
मगवान् पतञ्जिलः पदवर्ण-वाक्ययन्ध-व्यवस्थानित्यतां नाङ्गीचकार । सा च व्यवस्था
प्रकाशनरूपा ऋपिकर्तृका । एवं वेदानां कृतकताकृतकत्वयोरुपपत्तिर्दृष्टव्या । सर्वथा
फ्रचामसाधारण-कवित्ररूपं मन्नतं उदाहृतैर्विरूप-दीर्घतमसोर्मन्त्रवर्णेः सुगमं भवति । परं
श्वतश उदाहरणानि वाचो महिमानुवर्णनपराणि ऋक्संहितायां द्रष्टव्यानि, विस्तरभयाद्
इह नोछिख्यन्ते ॥

सम्प्रति ऋचां बाह्यार्थः सायणभाष्यादवगम्यते । रहस्यार्थस्तु सङ्केतपदार्थायत्त इति प्रागुक्तः । दुरवगमो मन्नार्थ इति निरुक्तकारोऽप्याह । तपः स्थितानां ऋषीणां ब्रह्म- पदवाच्यो मन्नः प्रत्यक्षोऽभवत् नान्यथेति यास्कस्याभिप्रायः । तथा चाह— 'तदेनान् तपस्यमानान् ब्रह्म स्थयम् अभ्यनार्षत् तद्दपयोऽभवन् तद्दषीणां ऋषित्रम्' (२. ११.) । मन्नार्थो दुरूह इत्यन्यत्राह— ''तस्यास्तपसा पारमीप्सितच्यम्'' (१३. १३.) इति । वेदा- र्याधिगमाय तपस ऋते नास्ति शरणम्, तपोनिष्ठस्यर्षेमन्नः प्रत्यक्षो भवतीति च यास्क- यतं इति विशदं भवति । अस्मदुक्तमन्त्रप्रादुर्भाव-तिन्नत्यत्व-कृतकत्यानि न केवलं मन्त्र- वर्णैर्निर्णीतानि, किं तु निरुक्तकारेणापि समर्थितानि भवन्ति । यास्कोक्तीरेव समर्थ- यति बृहद्देवता । 'न प्रत्यक्षमनृषेरस्ति मन्त्रम्' (नपुंसकमार्षम्) इत्याह (८. १२९.) ऋषेर्दर्शनसामर्थ्यं, त्रय्याः प्रयोजनम् , सम्यगनुष्ठितानां कर्मणां फलमित्येवमादयो वृह- देवतायां प्रतिपादिताः वेदरहस्यार्थपश्चं पोषयन्तीति न संश्चयः । अत्रेमे श्लोका उदाहार्याः ॥

७. १३० ''योगेन दाक्ष्येण दमेन बुद्ध्या बाहुश्चत्येन तपसा नियोगैः । उपास्यास्ताः कृत्स्त्रश्चो देवताया ऋचो ह यो वेद स वेद देवान् ॥ १३१ मन्त्राणां देवताविद् यः प्रयुद्धे कर्म कर्हिचित् । जुबन्ते देवतास्तस्य हविनीदेवताविदः ॥

इति । "कविर्न निण्यं विद्यानि साधन् ष्ट्रषा यत् सेकं विपिपानो अचीत्" (४. १६. ३.) ॥

निण्यपदं रहसार्थं सोदाहरणं व्याख्यातं, येन वेदभाषायां रहस्यं ऋषिभिः निक्षिप्तमित्यसन्दिग्धमवगतं भवति । तच रहसं कचिदेवता कचिदसुरः अन्यत्र ज्ञानं सत्यं कमप्यर्थमुद्दिश्य भवतीति न विस्मार्थम् । ऋक्संहितायां अन्यानि च पदानि रहस्यार्थद्योतकानि प्रयुज्यन्ते । अत्र द्वित्राण्युदाहरणानि दीयन्ते, यतोऽपि वेदमन्त्रेषु रहसं निक्षिप्तमिति ज्ञायेत । गुहा-गुद्ध-अपीच्यानि कचित् प्रतीच्यं अपि रहस्यार्थे प्रयुज्यन्ते । खगुण-क्रियाद्योतकैः उपयोग-विशेषायत्तैः उक्थ-शस्त्र-स्तोम-गीर्-वाग्-बाणी-ब्रह्म-मन्त्रादिपदे ऋग् व्यवहियत इति विदितचरमेवैतत् । अपि तु सन्ति मन्त्राः यत्र गूढभाषाकितां स्तोत्रवाचमावेदयितुं नामपदं प्रयुज्यते । ''नाम" इत्यभिधान-बाचकं नामधेयमित्यत्र न विवादः । वेदे देवतायाः नाम न केवलं अन्याभ्यो देवताभ्यो व्यावर्त्य कामिप देवताव्यक्ति निर्देष्टुं प्रयुज्यते । किं तु प्रकृतं देवताव्यक्ति-विशेषं विज्ञापयितुं सन्निधापयितुं वा या शक्तिरपेक्षिता भवति तां विभर्ति तन्नाम । यतः तद्देवभ्यो नमनाय साधनं भवति ततस्तन्नामेत्युच्यते । नमनसाधनं नामिति सायणीयव्याख्यानेऽपि दृश्यते । तसान्नामपदं देवताराधन-साधनभृतं सर्वाङ्गप्रणामं आविष्क्रवेन्तं मन्त्रदृष्टिरूपं स्तवं लक्षयतीति ग्राह्यम् । "नम उक्तिं विधेम" इत्यादाविष देवतां प्रति सर्वथा प्रह्वतं अनहङ्कातेर्देवात्मभावं सम्पिपादिययोर्भक्तस्यपेंर्ज्ञेयम् । तसात् नमनसाधनं 'नाम' स्तोत्रपर्यायतया वेदे प्रयुज्यमानं ऋग्भ्य एवावगम्यते । तत्रापि तच नाम कचित् गुहायां निहितं गूढं रहस्यमिति वर्ण्यते । कचिदपीच्य-शब्दविशिष्टं नामपदं प्रयुक्तम् । अपीच्यं निण्यमिव अन्तर्हितनामैव भवति । नैकेषु मन्त्रेषु रहस्यं नाम रहस्यं स्तोत्रं वा अपीच्यनामप्रयोगेणावेदितं लक्ष्यते । गृत्समदस्य मन्त्रदृष्टिर्भवति— "तदस्यानीकं उत चारु नाम अपीच्यं वर्धते नपुरपाम्" (२. ३५. ११.) । अपां वत्सस्य शोभनं मुखं रहस्यं नाम अन्तार्हितं स्तवात्मकं नाम च वर्धते इति भावः । स्थूलपक्षे यः कोऽप्यस्तु नामशब्दार्थः, सोऽपीच्यपदार्थ-विशिष्ट इति तु असन्दिग्धं भवति । नाभाक ऋषिः वरुणं स्तौति- ''यो घर्ता भ्रुवनानां य उस्राणां अपीच्या वेद नामानि गुह्या ह स कवि: काव्या पुरु रूपं द्यौरिव पुष्यति नभन्तामन्यके समे" (८. ४१. ५.) । अत्र इमानि पदान्यवधेयानि— 'अपीच्या नामानि गुह्या कविः काव्या' इति । इदं च तात्पर्यः कथणीयम् । यो वरुणः सर्वेषां भ्रवनानां धारकः देवाधिष्ठानभूत-रिक्षसमूहोपलक्षित-श्रानप्रकाशानां रहस्यानि गुहाहितानि नामानि (स्तोत्राणि वा) जानाति, स कविः कान्तदर्शी काव्यानि कविकर्माणि पुष्यति, यथा द्यौः पुरुरूपं पोषयतीति सङ्ग्रेपार्थः ॥

अस्मिनेव स्केन ''स समुद्रो अपीच्यस्तुरो द्यामिव रोहति" (८. ४१. ८.) । इति अन्तर्हितो रहस्यसमुद्रो वरुण इत्युक्तम् । कविर्भार्गव ऋषिः मातापित्रोः रहस्यं नाम पुत्रो धारयतीत्याह— ''ऋतस्य जिह्वा…… दधाति पुत्रः पित्रोरपीच्यं नाम'' (९. ४२.) ''सदा ते नाम स्वयशो विविक्तम'' (७. २२. ५.) इति वासिष्ठमन्त्र- इयाख्याने ''तव नाम स्तोत्रं सदा सदैव ब्रवीमि" इति सायणः । पुनश्च ''मर्त्या अमर्त्यस्य ते भूरि नाम मनामहे । विव्रासो जातवेदसः ॥" (८. ११. ५.) 'भूरि नाम मनामहे' विस्तृतं स्तोत्रं जानीम इति सायणः ॥

बहवः सन्ति मन्त्रवर्णाः संहितायाम्, यत्र नामपदं देवताव्यक्ति-विशेषं प्रति
विज्ञापनाय प्रयुज्यते, ऋचं स्तोत्रवाचं द्योतियितुंचोपयुज्यते । द्विधाऽपि तद्रहस्यं अन्तिहितं गहनं वेत्यर्थे वर्तते । कदाचित् प्रतीच्य-पदमिप तिरोहित-रहस्य-गोपिताद्यर्थे व्यवहृतं पश्यामः । परं तु आभिमुख्ये अन्तर्भुखते वा लोक इव वेदेऽपि भूयः प्रयुक्ते भवति । अन्तर्भुखतार्थे प्रत्यगातमादिः प्रयोगोऽद्याऽपि वर्तते । प्रत्यञ्जुख-पराञ्जुखश्च-दौ अन्तर्भुख-बहिम्भुखवाचकौ विदितचरौ । उपन्यस्तिमदं सर्व वेदभाषायां रहस्यमस्तीति बह्नचसंहिता-प्रमाणपूर्वकं निरूपियतुं पर्याप्तं भवेद्विचाररिसकानां जिज्ञासनाम् ॥

अथ तद्रहस्यं परीक्ष्यते । तत् कीद्यं, केनाच्छादनेन अन्तरर्थभृतं तत् संत्रियते? प्रागुक्तं सङ्केतपदार्थरूपं तदावरणिमत्याचक्ष्महे । यद्यपि अन्तरर्थः परमार्थो गोप्यविद्या-प्रहत्तानां अध्यात्मिनिष्ठानां विदित उपयुक्तश्च भवति, बाद्योऽर्थः सङ्केतरूपः स्थूलः कर्मपराणाम्रुपयुक्तश्चेत्युक्तं, तथाऽपि बाद्योऽर्थः सर्वत्र सङ्केतरूपेणैव साध्यत इति नियमो न भवति । सङ्केत-निरपेक्षमेव बाद्याभ्यन्तरार्थद्वयं मन्त्राणामनेकत्र निष्पत्रं भवति । तत्र मुख्यं साधनं कतिपयपदानां द्व्यर्थता बद्धर्थता वा प्रसिद्धा वेदे । अत्रेमान्युदा-हरणानि भवन्ति— 'धीः' इदं च पदं लोके वेदे च बुद्धिवाचकं प्रसिद्धम् । धी-शब्दः कर्मार्थेऽपि गृद्यते वेदे । तस्यादन्तरर्थे सर्वत्र ज्ञानवृत्ति-विशेषतयैव व्याख्यायते । बाद्ये तु वियाः कर्माणीति व्याचक्षते, न तु सर्वत्रेति नियमः । केतुरिति प्रज्ञापकोऽन्त-क्रिन-विलासविशेषः गृद्धार्थपक्षे, बाद्यपक्षे तु केतृनां धात्वर्थानुगमेन प्रज्ञापकते प्रोक्तेऽपि

बलन्तस्थूलतया रिमिभः प्रकाशदानात् तेषां प्रत्यक्षं जगत् प्रति प्रज्ञापकताच केतवी रक्षमय उच्यन्ते । अत्रापि न नियमः, नैकः केतुपदार्थः कर्मपरव्याख्यातृणाम् । 'श्रवः' इदं च शृणोति-धातर्थसम्बन्धिनां श्रुति-श्रोत्र-श्रवणादीनामेकं पदम् । अन्तःश्रवणं दिव्यं वा, देवतानुग्रहाभिष्ठाविशेषलञ्घान्ज्ञानवलावेशाद्वा सिद्धं श्रवणं इति रहस्यसम्प्रदायार्थः । स्थूलपक्षे कीर्तिरिति स्थात् न्यायतः, कीर्तेः सर्वत्र श्रूयमाणतात्। क्वचिदन्नमपि व्याच्छे सायणः, पुनिरहापि नास्ति नियमः । 'ऋतुः' प्रज्ञा, अध्यवसायात्मकं प्राज्ञमिच्छावर्ल वा सर्वत्र अन्तरर्थप्रतिपत्तौ । स्थूलपक्षे तु न नियमः । क्वित् प्रज्ञा कवित् याद्गिकं कर्म, अन्यत् किमपि वेच्छानुसारेण व्याहरति सायणः । 'ऋतम्' रहस्यार्थाधिगमै प्रधानतमितं पदं, अन्तर्हितानां वेदार्थानां अधिगमाय प्रथमं द्वारमिति वक्तव्यम् । सत्यं आविर्भृतं सत्यं वा तद्धमीं वा ऋतपदेनोच्यते, नान्यथा गूढार्थप्रकाशनपद्धतौ । स्थूलपक्षे कचित् ऋतमुद्रकं भवति, यज्ञो भवति, अन्यत्र अन्यत् किमपि भवति, किं वा न मने निरङ्कश-कर्मपरता-प्रतिपादनीत्साहसमीरिते सायणीये भाष्ये १ एवमन्यानि पदान्यपि सङ्केतरूपं विनेव बाह्याभ्यन्तरार्थ-साधकानि वर्तमानानि यथावसरं ऋचा च्याख्यानेषु प्रसज्यन्त इति नेह विस्तर इष्यते । इदमत्रावधेयम् । इदमेव महद्वलं अन्तरर्थविवरणसरणेः, यद् ऋतादिपदानां एकैकस्थापि एकरूपतया नियमेनार्थग्रहणात् सर्वत्र गूढार्थानुसारेण तात्पर्यसङ्गतिः सुलभा लक्ष्यते । स्थूलपक्षरीत्या तु बहुषु स्थलेषु न फेवलं भावदारिद्यं किं तु तात्पर्यमसङ्गतं च भवतीति पुरस्ताद्व्याख्याने दिख्यात्रं वा प्रदर्शयिष्यामः ॥

अथ सङ्केताः । ऋतादिपदान्यसङ्केतपदान्यपि अन्तर्थसाधनान्युपपादितानि । अन्यानि पदानि सङ्केतरूपाणि गवाश्वघृतादीनि वर्तन्ते । एषामेकैकमपि आन्तरस्य प्रपश्चस्य सत्यस्य भावस्य पदार्थस्य वा बाद्यं सङ्केतरूपं क्षेयं भवति । अत्र उदाहरणानि भवन्ति । 'गौः' इति विशिष्टं आद्यं पदम् । यद्यपि लोक इव वेदेऽपि गोपदं रिकाः वाक् चतुष्पाद्विशेषः इत्याद्यर्थेषु वर्तते, तथाऽपि गृदार्थपक्षे किरणोपलक्षित-अन्तः प्रकान्शार्थे प्रयुज्यते । तस्य सङ्केतः गौरिति चतुष्पाद्वाद्ये ग्राद्यः । यद्यपि गोपदस्य श्विष्ट-तया द्व्यर्थः सिष्येत्, तथाऽपि सङ्केतरूपैव गौर्याद्या, गोपर्यायधन्वादीनां गोविकार-दुग्ध-घतादीनां च सङ्केतरूपतया मन्त्रवर्णेषु प्रयोगबाहुल्यात् । ताद्यस्थलेषु सङ्केतं उन्झिता तात्पर्यान्वेषणे लाभस्तु असत्यः शोचनीयश्व भवेत् । मन्त्रद्रष्टार ऋषयः

असम्बद्धप्रलापिन उन्मत्ता इति वा सिध्येत् । 'अश्वः' बलस्य सङ्केतः अद्यतने युगेऽपि ब्रम्यानां न्यवहारे इयदश्ववलमिति बलप्रमाणगणनायां आहुः । इदं च बलसङ्केतभ्तसं अश्वस चिरन्तनिमिति सार्यम् । 'आपः' जीवनरसः तच्छक्तिविशेषाणां सृष्टिकार्य-स्वितानां विश्वमूलतत्त्वशक्तीनां च सङ्कतः । 'नद्यः' 'सिन्धवः' सर्जनपोषणशक्तीनाम् । 'समुद्रः' अखण्डसस्वसह्यं, यसादुदेति स्यीत्मा सत्यः । 'पर्वतः' पर्ववान् सानुमान् सृष्टस भूम्यादेर्जगतः बहुप्रस्रस उपर्युपरि सानव इवावस्थितस सङ्केतः । 'गुहा' रहस्य स्थानस्य, सर्वभूतमूलस्थानभूतस्य हृदयस्य सङ्केतः । इमानि बहिरुपस्थितानि वस्तु-इपाणि वेदकविभिः स्वोदिष्टानर्थान् आविष्कर्तुं निरायासेनोपयुक्तानीति सावधानाव-क्रोकने स्पष्टं भवेत् । अकृत्रिमियां आदि-कवीनां अन्तरक्रेषु समुद्रादीनामखण्डसस्व-स्वरूपादिभिः पदं कृतिमिति नात्र चित्रम् । तथा च, अपरिमेयत्न-गाम्भीर्यादिरत्वण्ड-द्रव्यसमृद्धिर्वा सम्रुद्रस्य, निरन्तर-वहनाप्यायनादिशीलता सिन्धूनां, जीवनाधारता वा अवां, एवमन्येषामभितः सतां चराणां स्थिराणां वा गुणिकयाविशेषाः सर्गस्य मूल-तस्वानि सक्ष्मगहनप्रदेशेषु विगाह्य अन्तरे प्रकृतौ देवताकार्य-विलसितानि प्रयतामृषीणां खानुभवसद्याः सङ्कता अभूवन् । परदैवतं प्रति यात्रायां वेदकवेर्दर्शनप्राप्तानां सत्या-र्थानां सक्ष्माणामसाधारणभावानां आविष्करणाय स्थूलानि सरित्समुद्र-गवाश्वप्रभृतीनि निसर्गसिद्ध।नि बिम्बान्यप्रयास-प्रवृत्तान्यासन् । तथा मन्त्रवारिभर्गृद्धार्थानामाविष्करणं ऋषेः खोपयोगाय अन्येषां तादृशाध्वचराणामनुचराणां वा प्रयोजनायाकित्पष्ट । इदं च सङ्केतिबम्बानां परमं प्रयोजनम् । तानि हि स्वभावैरिष्टार्थान् प्रतिपाद्य विवरणमन्तरेण गाढं संस्कारमात्मनि द्रष्टरि विद्धते । उत्तरयुगेषु बुद्धिप्रधानेषु साहित्याभ्युदये भ्राज-मानेऽपि विम्बैर्विना प्रायो भावाविष्कारो न घटतेऽद्यापि । तत्रापि गुणिकयाविशेष-धर्मारोपणेन रूप्य-रूपकभवं प्रतिपाद्य इष्टमर्थं बोधयन्ति कवयः । वेदे तु सङ्केतरूप-ब्रहणेन रूप्ये रूपकथर्मारोपस्य नास्त्यवसरः । पर्वतिबम्बप्रदर्शनमात्रेण अचलत्न-जीवन-प्रवाहप्रभवत-बहुप्रस्थाधिरोहसानुमन्त्व-उत्तुङ्गलादयः अनिभिहिता एव साक्षादुपिस्रताः प्रभवन्ति हृदयं प्रवेष्टुम् । अपरं चेदं बोध्यम् । वेदनात्मकाद्भावादनुभव-विशेषाद्वा भीवृत्यात्मकं ज्ञानं (बौद्धेऽस्मदीये युग इव) न पृथकृतं वैदिके युगे, यत्र वेदनं बुद्धिः उमे अपि सुसङ्गते निरन्तरे चाभूताम् । यानि सत्यानि अवगन्तुं बुद्धिः प्रवर्तते, तानि खरू-पावस्थितानि घनान्यनुभववेद्यानि भवन्ति, न पुनस्तानि केवलं वृत्त्यात्मकतया गृह्यन्ते ।

सङ्केतरूपपदार्थानां स्थानं सप्रमाणमुपपादितम् । वसिष्ठवामदेवादीनां मन्त्रदृष्टय एवार्ध प्रधानं प्रमाणं वेदगृढार्थसिद्धान्तस्थेति निरूपितम् । इतः परं वेदमन्त्रवर्णेभ्योऽन्यत्र वेदगुप्तार्थसिद्धान्तं गूढमगूढं वा स्चयन्ति प्रोद्धलयन्ति वा प्रमाणान्यस्मिन् खण्डे परीक्षे-महि । अत्र प्रथमं तावत् नैरुक्तानां मतमावेदयतो यास्कस्य कान्यपि वचनानि विरीक्षितव्यानि भवन्ति, प्रसङ्गतस्त्रस्याशयाः क्वचिदुल्लिखिताः पूर्वम् । अत्र तस्यामि-प्रायान् सामान्यतो देवान् मन्त्रान् ऋषीन् मन्त्रार्थविवरणं चाधिकृत्य सारतो व्याचक्ष्महे । वेदार्थावगमाय मुख्यमङ्गं निरुक्तमिति प्रसिद्धम् । निरुक्तं च निर्वचनं वैदिकपदाना इति बोध्यम् । कानि तानि वैदिकपदानि भवन्ति येपां निर्वचनाय प्रवृत्तो यास्क इति चेदुच्यते । छन्दोभ्यः समाहतानि खाध्यायात्परमार्थविचारायोपयुक्तानि निघण्डपद-वेदनीयानि चिरन्तनसम्प्रदायाध्ययन-ऋमागतान्येव निर्वचनविषयभूतानीति ज्ञेयम् । अत एव 'समाम्नायः समाम्नातः स व्याख्यातव्यः' इति पदानां आम्नानात् समाहारं द्योतियतुं समाम्नायपदेनोपक्रान्तं निरुक्तम् । पदसम्रदायो निघण्डः पदनिर्वचनं निरुक्त-मित्युभयोर्विश्लेषो बोध्यः । तसान्नामलिङ्गानुशासनस्यामरसिंह इव न यास्को निघण्डु-कारः, किं तु निरुक्तकार इत्यवधेयम् । तत्रापि बहूनां पूर्वेषां निरुक्तकाराणां मर्त आश्रित्य तदुक्तीरुहिखन् यथामति व्यरचयन्निरुक्तग्रन्थम् । यद्यपि नैरुक्तपक्षः प्रायः स्थूलो विहर्मुख इत्यसंशयं, तथाऽपि यास्कोक्तिषु केचनांशाः संलक्ष्यन्ते, ये च भवे**युः** अवधानभाजनं वेदरहस्यजिज्ञास्नाम् । यद्यपि यास्कोक्तानि पदानां निर्वचनानि सर्वत्र उपपन्नानीति न शक्यं विदतुं, यद्यपि बहुषु स्थलेषु तिन्नर्वचनानि निरङ्कशकल्पना-साधितान्येवेति वाच्यं, तथाऽपि तत्प्रतिपादितं वेदपदानां यौगिकलं नैरुक्तमतं गृढार्थचिन्त-कानाममूल्यं रहस्योद्घाटनद्वारं भवति । वेदपद-यौगिकत्वप्रतिपादकं नैरुक्तपक्षमवलम्ब्य वैदिकधर्मस पुनरुद्वाराय दयानन्दस्वामिभिः प्रष्टत्तमिति सार्यम् । वेदगुप्तार्थविचारे वैदिकपदानां यौगिकतं मुख्य आधारस्तम्भ इत्ययं प्रथमों इशो अवधेयः। अन्यश्र भवति । वेदे वृत्तान्तान्वाख्याने, देवतानां बन्धुलादिवादे वा, न मुख्योऽर्थो प्राधः । गौणी वृत्तिरेवाश्रयणीयेति नैरुक्तः पक्षः । इदं च गौणार्थाश्रयणमवश्यमभिमतं 🕊 व्यसाकं वेदरहसार्थप्रकाशने । परं तु तात्पर्योपपादने स्क्षमोऽन्तरथीं गृह्यतेऽसाभिः, न तु बाह्यः स्थूलश्च नैरुक्तैरिव । मीमांसकानामपि खमतानुसारेण गौणाः शब्दा इति असङ्गवशादुदाहृतं पूर्व, इह तत् सार्यम् । 'खसुर्जारः शृणोतु नः' (ऋग्वेद- ६. ५५. ५.)

इत्यत्र व्याख्याने यास्क आह— ''उषसमस्य स्वसारमाह साहचर्याद्रसहरणाद्वा'' (ति. ३. १६.) । अन्यत्र इन्द्रशत्रुष्टेत्र इति वदन् आह— ''तत् को वृत्रः ? मेघ इति विक्ताः, ताष्ट्रोऽसुर इत्यैतिहासिकाः । अपां च ज्योतिषश्च मिश्रीमावकर्मणो वर्षकर्मे व्यायते । तत्र उपमार्थेन युद्धवर्णा भवन्ति'' (२. १६.) । यद्यपि बाद्यः स्थूल एव आवः परिगृद्यते निरुक्तकारेण, तथाऽपि वेदार्थविचारे गौणार्थाश्रयणस्वाभिज्ञाः पूर्वे श्रुतर्षय इत्ययमंशोऽस्माकं मार्गदर्शीत्यनर्घमिदं तस्वम् ॥

एवं स्थूलमर्थं मन्नाणां ब्रुवाणोऽपि दुरूहो दैवतनिर्णयः, दुरूहो वेदार्थकोध इति अन्नवर्णानुदाहरन् दृष्टान्तेन प्रतिपादयति— "शाकपूणिः सङ्कल्पयाश्वके सर्वा देवता ब्रानामीति । तसे देवतोभयलिङ्गा प्रादुर्वभूव । तां न जझे । तां पप्रच्छ विविदिषाणि क्रिति । सास्सा एतामृचमादिदेशैषा महेवतेति" इति (नि. २. ८.) । अत्र यास्केनोदाहता ऋक्— 'य ईचकार' इति दीर्घतमसः अस्यवामीयसक्तस्था (१. १६७. ३२.) "वहु प्रजाः कृच्छ्रमापद्यत इति परित्राजकाः, वर्षकर्मेति नैरुक्ताः" इति ऋचो विवरणमारस्य पक्षान्तरगतं परित्राजकीयं तात्पर्यमुल्लिखन् नैरुक्तं स्थूलमेव पक्षमुदाहरति । कर्मपर-क्याच्यानाचार्यः सायणोऽपि अस्यवामीयसक्तं सर्व अध्यात्मपरत्या व्याख्येयमिति अस्युपगच्छन् इमां ऋचमात्मवादिमतानुसारेण व्याख्यातवान् । यत्किमिप वा भवतु अस्या ऋचस्तात्पर्यं, यास्कोक्तित इदमवगम्यते । देवताखरूपावगमो दुर्लभः, देवता-प्रसादादेव सम्पाद्यः । शाकपूणेः प्रत्यक्षतां गतायामिप देवतायां, सा स्यस्करं न क्यवारीत् । एवं किल सा प्रोवाच— "देवताः सर्वाश्व जिङ्गासितवानसि, अहमेव सर्वदेवता, मम यथार्थं स्ररूपं 'य ई चकार' इत्यस्यामृचि प्रतिपादितम् । सं मन्त्रवर्ण-पद-निर्वचनप्रवीणोऽसि, तस्मोदेतस्या ऋचः सकाशान्मामवेत्यावधारय" इति । दुरूहो वेदार्थकोध इत्युक्तं, इतश्च रहस्यमस्ति वेद इति स्पष्टम् ॥

तथैव यास्को वेदार्थनिर्णयोगयोगाय बहुनां तदानींतन-पक्षान्तराणां प्रामाणि-कानां वादानखण्डयन्नुदाहरति । याज्ञिकाः, पूर्वे याज्ञिकाः, एके नैरुक्ताः, नैदानाः, पितृत्राजकाः, ऐतिहासिका इत्येवमादीन् पक्षान् तत्र तत्र शंसति । अतो बहुप्रकारो अन्नार्थव्याहारस्तत्र अध्यात्मादिगृहार्थपक्षश्च विस्मृतप्राय एव यास्कनिरुक्त-प्रणयनसमय इति गम्यते । यद्यप्येवं, तथाऽपि ऋषीणां ऋषितमधिकृत्य मन्त्रप्रादुर्भावप्रकारं च भितदेनान् तपस्यमानान् ब्रह्म स्वयम् अभ्यनार्षत्" इत्यवोचित्रिरुक्तकारः । अन्यत्र

मन्त्रार्थदुरूहतं प्रतिपादयन् द्वे ऋचौ उदाहरति- ''उत तः पश्यम ददर्श वाचं उत तः शृण्वम शृणोत्येनाम् । उतो तसै तन्वं विसस्रे जायेव पत्य उश्वती सुवासाः" (१०. ७१. ४.) । "उत तं सख्ये स्थिरपीतमाहुः नैनं हिन्बन्त्यपि वाजिनेषु । अधेन्बा चरित माययेष वाचं शुश्रुवाँ अफलामपुष्पाम् ॥" (१०. ७१. ५.) । अत्र आद्ययर्ची मत्रार्थावगत्यै यतः कार्यः, अर्थावबोधशून्यः खाध्यायवान् स्थूलमेव मत्रार्थ पश्यन्निष अन्ध इव भवति, तथा मन्त्रशब्दं शृण्वन्नपि मन्त्रशक्तिप्रबोधनाक्षमः बधिर इव भवति । यस्तु विज्ञः दृष्टिश्चतिसम्पन्नः मन्त्ररहस्यं साक्षात्कर्तुमधिकारी भवति, तसै ऋगात्मिका वाक् खयंप्रकाशा भवति, यथा जाया पत्ये खं वपूर्वयति तथेति उपमया प्रतिपादयति ! **ए**नमर्थानगतिरवश्या, न चेत् 'स्थाणुरयं भारहर' इति अनर्थज्ञो निन्दास्पदं भवतीति उपपादयति । अन्ययर्चा इदमवगम्यते । अस्याः दुर्गाचार्यव्याख्यानमनुसृत्य पदार्थान् अभिधाय तात्पर्यं प्रदर्शयामः । 'उत लं सच्ये स्थिरपीतमाहुः' इति । उत लं एकमपि सख्ये देवसख्ये देवानां समान-ख्यानतायां देवसायुज्य इत्यर्थः । "यां यां देवता" निराह तस्यास्तास्त्राच्यमनुभवति" इति उत्तरत्राह यास्कः । तदत्र अनुसन्धेयम् । कमिति आहुः १ स्थिरपीतं इति । अप्रच्यवनधर्माणं विज्ञातार्थे इत्यर्थः । क एवमाह १ इयमेव वाक् ऋक्संज्ञिका । 'नैनं हिन्वन्त्यिप वाजिनेषु' एनं वागर्थज्ञं बलवत्खिप वाग्-क्रेयेष्वर्थेषु दुर्बेयेषु दुरवघटनीयेषु समुद्रपिहित-रत्नसिन्नभेषु देवतापरिज्ञानादिषु व्याकर्त-व्येषु अन्ये अनुगन्तुं न शक्नुवन्ति । उत्तरेणार्धर्चेन अविद्वान् निन्द्यते । एषः अविद्वान् अधेन्वा मायया चरति, असै एषा वाग्धेनुः कामान् न दुग्धे । यः अफलां अपुष्पां वाचं अन्येभ्यः सकाशात् श्रुतवान्, अध्ययनादृते नास्ति किमिप मृग्यमिति शब्दमात्रं श्चला दृढग्रहेणावस्थितो भवति, तस्य अपुष्पा अफला च वाग्भवति ॥

अत्र यास्तः ''याज्ञदैवते पुष्पफले देवताध्यातमे वा" इत्याह । अत्र निरुक्तव्याख्यातार आहु:— 'यज्ञे भवं ज्ञानं याज्ञं, देवतासु भवं दैवतम् । आत्मन्यधि यद्धतिते
वद्ध्यातमम् । यज्ञपरिज्ञानं देवता-परिज्ञानं आत्मपरिज्ञानं च । एतदेव समस्तवेदप्रविपाद्यम् । तत्र यद्यभ्यद्वयलक्षणो धर्मोऽभिप्रेयते, तदा दैवतार्थलाद्याञ्चं दैवतं फलम् ।
फलार्थं हि पुष्पं भवति पूर्वम् । यदि पुनर्निःश्रेयसलक्षणो धर्मोऽभिप्रेयते, तदोमे
याज्ञदैवते पुष्पतमेव विभृतः । दैवते हि तदर्थलाद्याज्ञमन्तर्भूतमेवेति दैवतं पुष्पं
व्यादमं फलम्' ॥

सर्वथा त्रिविधं परिज्ञानं अधियज्ञ-अधिदैवत-अध्यात्माख्यं मन्त्रवर्णभ्यो लब्धव्यं इति यास्को मन्यते । अविस्पष्टार्थाश्च मन्त्रा इति चेन्नेष स्थाणोरपराधो यदेनमन्धो त वश्यतीत्याह । अन्यश्च स्वकालिकमैतिद्यं सारति निरुक्तकारः । ऋषयः साक्षात्कृत-धर्माणः अवरेभ्योऽसाक्षात्कृत-धर्मभ्यः उपदेशेन मन्त्रान् सम्प्रादुरिति । उपदेशेनेत्याह । अत्र वेदरहस्यनिर्देशकं कमपि चिरन्तनं गृदसम्प्रदायमेवाभिप्रैतीति ज्ञायते । अत एव तस्यास्तपसा पारमीप्सितव्यमिति व्याहरति प्रन्थस्यान्ते । इतश्चास्ति रहस्यं वेद इति असन्दिग्धम् ॥

अय मन्त्ररहस्य इव देवतारहस्थेऽपि श्रद्धा यास्कस्थेति प्रागुदाहताभिस्तदुक्तिभिः अवगतं भवति । अन्ते च देवता अधिकृत्य तदुक्तयो देवगुप्तार्थसिद्धान्तस्थानुक्र्लय-सम्पादिका इत्यवधेयम् । तथा चाह— ''माहाभाग्यादेवताया एक आत्मा बहुधा स्त्यते, एकस्थात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्यङ्गानि भवन्ति । इतरेतरजन्मानो भवन्तीतरेतरप्रकृतयः कर्मजन्मान आत्मजन्मान आत्मैवैपां रथो भवति, आत्मा अश्वाः, आत्मा आयुधं, आत्मा सर्व देवस्य देवस्य' इति (७. ४) । एवं यास्कः पक्षान्तराणि प्रामाणिकत्तेन यथावसरमुदाहरक्रिप मन्त्रेभ्यस्त्रिविधपरिज्ञानं प्रतिपाद्य अध्यात्मपक्षपारम्यं अभ्युपगच्छतीत्यवधेयम् । इदं च मोद्धलयति वेदरहस्थार्थसिद्धान्तम् ॥

अथ च साध्वेवेदं यत्प्रामाणिकतया शंसित पूर्वेषां नैरुक्तेतरपक्षिणां वा वचनानि यास्कः, तथाऽपि नासौ सतृणाभ्यवहारी । यत्र माननीयेष्विष पूर्वेषां वचनेषु असाधु पश्यित, तत्र निःशङ्कं दोषं दर्शयित । अत्रैकिमदं निदर्शनं भवित— ''वनेन वायो न्यधायि'' (ऋ. १०. १९. १०) । अस्यामृचि 'वायः' इति एकं पदं द्विधा कृतं पदपाठकारेण तदसाध्विति आह— ''वेति च य इति च चकार शाकल्यः । उदात्तं लेवमाख्यातं अभविष्यत्, असुसमाप्तश्रार्थः'' (नि. ६. २८.) इति । ऋक्संहितापदपाठकारः शाकल्यः । यद्यप्येवं वेदपदपाठकारेऽपि दोषदर्शनं प्रयुज्यते, तथाऽपि विशृङ्कललं नेष्यते, यन्मन्त्राणां परमं प्रामाण्यमभिमन्यते । परं तु यथा मन्त्रान् प्रमाणदृष्ट्या पश्यिति, तथा नाम्निणानि तत्र तत्रोदाहरक्षि नाद्रियते । तथा च दैवतकाण्डे वैश्वानर-प्रस्तावे ''बहु-मिक्तवादीनि हि नाम्रणानि भवन्ति'' इत्याह (नि. ७. २४.) । भक्तिनीम गुणकल्पना वेन केनचित् गुणेन नाम्नणं सर्वं सर्वथा नवीति तत्र तत्त्वमन्वेष्यमेव भवतीति यास्क-माख्यातारः । तस्मात् सविचारमेव पूर्वेषां वचनानि परीक्ष्य परिग्राह्याणीत्येवमर्थकानि

निरुक्तकारवाक्यानि स्पर्तव्यान्यसाकं वेदरहस्यार्थविवरणप्रसङ्गे । इयानुपकारकोऽसाकं यास्क इति प्रदर्शितम् । इतश्रास्ति रहस्यं वेदे मार्गितव्यं, प्रकाशियतव्यम् ॥

बहुनां ब्राह्मणवचनानां चादुकारवचनतेनाप्रामाण्यं यथा यास्कः पश्यति तथा श्रीनकीय-बहहदेवता यास्कोक्तिषु दोषं दर्शयति – "पदमेकं समादाय द्विधा कुला निरुक्तवान् । पुरुषादपदं यास्को वृक्षे वृक्ष इति त्वृचि ॥" इत्यादिभिः । (वृहदेवता - २. १११-११६) । यास्क इव बृहदेवताऽपि मन्नार्थविवरणे मतमेदानाह । तन्नाप्यात्मवादिपक्षग्रदाहरति । निदर्शनाय पश्चजनचर्षं अत्रोदाहरामः – (७. ६०-७२.)

''शालामुख्यः प्रणीतश्र पुत्रो गृहपतेश्र सः उत्तरो दक्षिणश्राग्निरेते पश्चजनाः स्मृताः 11 मनुष्याः पितरो देवा गन्धर्वीरगराक्षसाः गन्धर्वाः पितरो देवा असुरा यक्ष-राक्षसाः П यास्कौपमन्यवावेतान् आहतुः पश्च वै जनान् निपाद-पश्चमान् वर्णान् मन्यते शाकटायनः II ऋतिजो यज्ञमानश्च शाकपूणिस्तु मन्यते होताष्वयुक्तथोद्गाता ब्रह्मा चेति वदन्ति तान् 11 चक्षः श्रोत्रं मनो वाक् च प्राणश्रेत्यात्मवादिनः गन्धर्वाप्सरसो देवा मनुष्याः पितरस्तथा 11 सर्पाश्च ब्राह्मणे चैव श्रूयन्ते हैं।तरेयके ये चान्ये पृथिवीजाता देवाश्वान्येऽथ यज्ञियाः

एवं षड्भिः श्लोकैः पञ्चजनशब्दतात्पर्य-विकल्यानुपन्यस्यति । अनेन निरुक्तबृहद्देवतादिभ्यः पूर्व अध्यात्मादिरहस्यवादिनां मन्त्रार्थविवरणं पक्षान्तरविवरणेभ्यो
विभिन्नं विदितचरमिति गम्यते । इतश्रास्ति वेदे रहस्यं, यस्याधिगमः सङ्केतगुप्तार्थपक्षावलम्बनेन सिद्धो भवतीति वयम् ॥

प्रागुक्तं ब्राह्मणान्येव यज्ञस्य सङ्केतरूपतां प्रतिपादयन्तीति । इतश्च वेदे रहसं अस्तीति प्रत्ययो ब्राह्मणेषु स्पष्टं दृश्यते । न चेत् ''यजमानो वै यूपः" इत्याद्याः सङ्केताः नाभविष्यन् । अत्र दीक्षिष्यमाणस्य यजमानस्य अञ्जनेन समर्थनं ततः प्राचीन- वंश्वप्रवेशनं चािषक्रत्य श्रीरस्थसैव दीक्षितस्य यजमानस्य नव्यजन्म-सम्पत्तिर्भविति इत्येवमर्थकानि वाक्यानि ब्राह्मणान्याहुः । तथा च ऐतरेथिणः ''पुनर्वा एतं ऋतिजो गर्म कुर्वन्ति यं दीक्षयन्त्यद्भिरिमिषश्चन्ति" इति प्रकृत्य ''शुद्धमेवैनं तत्पूतं दीक्षयन्ति दीक्षितिविमितं प्रपादयन्ति । योनिर्वा एषा दीक्षितस्य यदीक्षितिविमितं योनिमेवैनं तत्स्तां प्रपादयन्ति" (१. १.) इत्यामनन्ति । दीक्षितिविमितमित्यत्र प्राचीनवंशप्रवेशेन स्वकीययोनिप्रवेश इति सायणभाष्यम् । अन्यत्र ''आहुतिम्यः सम्भूय हिरण्यशरीरः स्वर्ण गच्छति" इत्युक्तम् । अप्रिरेव देवयोनिरिति च । अन्यचेदं प्रसक्तिवशादुदा-हर्तव्यम् । याज्ञिकपक्ष-परमाधारभूतानि ब्राह्मणान्येव अध्यात्मादिरहस्यविज्ञानं विना नैव सिष्यति देवतासायुज्यं स्वर्गारोहो वेत्युपदिश्चन्ति । तथा च शतपथब्राह्मणम्— ''तदेष श्लोको भवति । विद्यया तदारोहन्ति यत्र कामाः परागताः । न तत्र दक्षिणा यान्ति नाविद्धांसस्तपस्तिन इति न हैव तं लोकं दक्षिणाभिनं तपसाऽनेवविद् अश्चत एवं विद्राँ हैव स लोकः" (१०. ५. ४-१६.) । प्रथितेषु कर्मकाण्डग्रन्थेष्वेवमध्यात्मविद्या-रहस्यानि तत्र तत्र घोषयत्सु, किम्रु वक्तव्यं ज्ञानकाण्डमुद्रया प्रथिता आरण्यकोपनिषदः वैदिकाध्यरस्य परमार्थे अन्तर्यजनपरमेव व्याचक्षत इति ? ''तस्यैवं विदुषो यज्ञस्यात्मा यजमानः अद्धा पत्नी शरीरमिष्टमं" हत्यादीन्यारण्यकवचनान्यत्र द्रष्टव्यानि भवन्ति ।।

अथ चेदं वक्तव्यमुपनिषद्धन्थानिषक्तय । यद्यपि औपनिषद्रवयसपोनिष्ठाः सत्यिज्ञासया ब्रह्मावगतये स्वतन्त्रतया प्रवृत्ता इति निरुद्धः प्रत्ययः प्रायो न्याय्य इति अभ्युपगव्छामः, तथाऽपि मन्नवर्णा अध्यात्मविद्यादि-रहस्यगर्भिता इति विदितं तेषाम् । अत एव स्वीयानि दर्शनानि तदाधारेण प्रतिपादितानि तन्त्वानि तत्र तत्र ऋग्भिः पुरातनिर्षदृष्टिभिः दृद्धीकुर्वन्ति । 'तद्दचाऽभ्युक्तम्' 'तदुक्तमृषिणा' इत्यादीनामौप-निषद्याक्यानामिदमेव तात्पर्यम् । कचिदुपनिपदुपदिष्टानामर्थानां साक्षादृष्ठ्यूरुकतः स्पष्टं लक्ष्यते । वेदरहस्यदर्शिभररविन्द-श्रीचरणैरत्रैकं निदर्शनं दर्शितम् । तदिदमाचक्ष्महे— 'हिरण्मयेन पात्रेण' इत्यादीनां ईशावास्योपनिषत्पङ्कीनां 'ऋतेन ऋतं अपिहितं' (ऋग्वेद- ५. ६२. १.) इति आत्रेयस्य श्रुतविदो मन्नदृष्टेश्च समानोऽर्थ इत्यत्रोपपाद्यते । प्रथमं ऋचं पदपाठक्रमेणोदाहृत्य व्याख्यास्यामः । ततः परं उपनिषद्याक्येन ऋगर्थ-सङ्गतिं प्रदर्शिष्यामः—

''ऋतेन ऋतं अपिहितं ध्रुवं वां सूर्यस्य यत्र विम्रुचिन्त अश्वान् । दश शता सह

तस्युः तदेकं देवानां श्रेष्ठं वपुषां अपश्यम् ॥" पदार्थविवरणम्— 'स्र्यस्य' सर्वप्रेरकस्य परमस्य देवस्य सवितुरिति यावत् । 'ऋतं' खरूपभृतं परमं सत्यम् । 'ऋतेन' विश्वा-रमकत्याऽवस्थितेन अपरार्धपदवाच्य-त्रैलोक्यरूपेण अवरेण सत्येन 'अपिहितं' आच्छा-दितं अपश्यं इति सम्बन्धः । 'यत्र' यस्मिन् परमे सत्ये 'वां' युवयोः मित्रावरुणयोः स्थानं 'ध्रुवं' स्थिरं नित्यं वा भवति तदित्यर्थः, यत्र 'अश्वान् विश्वचन्ति' किरणान् व्यूहीकृत्य व्यवस्थापयन्ति । यत्र च 'दश्शशां सहस्त-सङ्ख्याकाः रश्मयः 'सह तस्थुः' सम्भ्य एकत्र स्थिताः । 'देवानां वपुषां श्रेष्ठं तद् एकम्' देवतातनुबन्धानां वपुष्मतां देवानां वा वरेण्यं कल्याणतमं रूपं विश्वाध्यक्षं विश्वातीतं च 'तत्' ऋषिषु प्रसिद्धं तत्यद्वाच्यं 'एकम्' अद्वितीयं जाज्वल्यमानं दुर्दशे सत्यस्वरूपं अपश्यं इति सम्बन्धः ॥

अत्रेदमवधेयम्- 'वां' युवाम्यां स्थितं इति सायणः । 'वां' युवयोः स्थानमिति वयम् । उभयथाऽपि अध्याहार इष्यते । मित्रावरुणयोः स्थानं सूर्यमण्डलमित्यपि निर्विवादम् । 'ऋतेन' उदकेन आच्छादितं 'ऋतं' स्र्यविम्नं ऋषिरहमपश्यमिति ब्रुत इति सायणः । परमे व्योमनि अश्वरपदवाच्ये चिद्धने आजमानं सूर्यपदसङ्केतितं तत्पद-वाच्यं अद्वितीयं परं सत्यं 'वरेण्यं भर्गः' 'तद्विष्णोः परमं पदम्' 'सर्वधातमं श्रेष्ठम्' इति मन्त्रदृष्टिषु महितं ज्योतिरपश्यमित्याह ऋषिरिति वयम् । 'अश्वाः' दश शतानि रइमय इति सायणः । अभिमतमेवेदमसाकम् । परं तु सूर्याश्वान् मन्देहादिभिरसुरैः निरुद्धान् स्तोतारः स्तुतिभिर्विमोचयन्तीति गाथावादैस्तात्पर्यमाह सायणः । रिम-पदोपलक्षित-सत्यज्योतिष्प्रभाणां व्यूहनं समूहनं च विमोचन-सहस्थान-आख्यानाद् अवगन्तव्ये, इति वयम् । 'देवानां वपुषां' इत्यत्र वपुष्मतां इति मत्तर्थलक्षणा सायणस्य अपि अभिमता । 'ऋतेन ऋतम्' इत्यत्र कथमिदं ऋतद्वयग्रुच्यते ? ब्रूमः । ऋतसत्य-यदयोरिव शेषेण लोके प्रयोगः वेदेऽपि कचिहृश्यते । वस्तुतस्तु विशेषी प्राह्यः । यद् ध्रुवं परं सत्खरूपं तत् सत्यपदवाच्यं भवति । यत् प्रत्यक्षं सत्यादाविष्कृतं सत्यानुरुद्धं सत्यानुरोधेन प्राप्तसत्ताकं सत्यप्रतिनिधीभूतं वा तद् ऋतपदवाच्यं भवति । अस्यामृचि ऋतपदं सत्यपरमेव व्याख्यातम् । उभयमपि ऋतं सत्यमेव भवति । एकं परं सत्यं परार्घगतं परमञ्योमशब्द-व्यवहार्ये ध्रुवम् । तच सत्यं अवरेण सत्येन अपरार्घगतेन अपिहितमित्युक्तम् । अत्र मेघ एव पिधानं भवति सर्यस्य, तदपाये सर्यमपश्यदृषिरिति सायणः । मेघापाये सूर्यदर्शनस्य ऋषितं नापेक्षितं, सामान्य-चक्षुष्मस्वमेवेष्यते ।

एवं विधव्या ख्यानवलादेव साधवो वेदर्षयः सर्वसाधारणसूर्यदर्श्वनेऽपि किमपि विचित्रं पश्यन्तो मुद्यन्ति देवानां प्रिया इति आधुनिकप्रवादश्वेत् , किमत्र चित्रम् ?

सृष्टिगतेन अवरेण सत्येन इतः परस्तात् स्थितं उत्तमं घ्रुवं सत्यं आवृतं, अस्य अपावरणे तस्य परस्य साक्षात्कार इति स्पष्ट एव भवति भावः । मित्रावरुणयोः स्थानं सूर्यमण्डलं इति स्थूलं व्याख्यानं सायणस्य । उभयोः सत्यरक्षकः सत्यधर्मः परमव्योमवर्तिः च उद्घोषयन्ति मन्नवर्णाः । 'ऋतस्य गोपाविध तिष्ठथो रथं सत्यधर्माणा परमे व्योमिनि' (ऋत्वद - ५. ६३. १.) इत्येवंजातीयकैर्मन्त्रेर्मित्रावरुणयोनित्य-सत्यसूर्यात्मतं अवगन्तव्यम् । ऋतेनेति ऋगियं व्याख्याता । सायणीया व्याख्याधोरणी किंचित्प्रदर्शिता अस्मदीया च । ऋचोऽस्थास्तात्पर्यमवबुध्य औपनिषदार्षः अगूद्या भाषया स्पष्टमाह- 'हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं सुखम् । तत् सं पूषन्नपाष्टणु सत्यधर्माय दृष्टये ॥ पूषनेकर्षे यम सूर्य प्राजापत्य व्यूह रक्षमीन् समूह तेजो यत्ते रूपं कल्याणतमं तत् ते प्रथामि । योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि ॥' इतीशोपनिषद्वाक्यपङ्कयः । बह्वनमन्त्रेण उपनिषन्मन्त्रस्य सङ्गतिरिह दिशिष्यते ॥

'ऋतेन' (अवरेण) वेदे, 'हिरण्मयेन पात्रेण' उपनिषदि । अवरत्नेन पिधाय-कत्नेऽपि सत्यतात् भास्तरिहरण्मयतं पिधानपात्रस्येत्यवधेयम् ॥

'ऋतं अपिहितम्' वेदे, 'सत्यस्य मुखं अपिहितम्' उपनिपदि । 'वपुषां श्रेष्ठं' वेदे, 'कल्याणतमं रूपं' उपनिषदि । तच तेजः परं ज्योतिरस्मात् परस्ताद् ध्रुतं ज्ञेयम् ॥ 'तद् एकम्' वेदे, 'सोऽहमस्मि' उपनिषदि ॥

'दश शता' रश्मय इति वेदे, (सायणोऽिष तथा व्याचष्टे) 'रश्मीन्' इयुत्पनिषदि विस्पष्टमुक्तम् । 'विम्रुचन्ति' वेदे, 'व्यूह' इत्युपनिषदि । 'सह तस्थुः' वेदे, 'समूह' इत्युपनिषदि । चिद्धन-सत्य-ज्योतिर्मयः परमः पुरुषः स्वर्यशब्दसङ्केतितः सर्वदा वेदे, प्रायशक्तथैवोपनिषत्स्वपीति बोद्धव्यम् । तदलमिदमेकं निदर्शनं इदानीम् । एतादृशानि अन्यानि च निदर्शनानि सन्ति, येरुपनिषत्सु प्रतिपादितानां तन्त्रानां ऋग्वेदमञ्जैः साक्षात्सम्बन्धः शक्यो निरूपयितुम् । वेदमञ्चानिष्ठत्य कर्मपरव्याख्यातुर्याञ्चिक्त-धौरेयस्य सायणस्य यादृशं ज्ञानं तद्व्याख्याने लक्ष्यते, तादृशादिष स्वस्मतरः महीयो यथार्थं च ज्ञानं उपनिषत्तन्वदर्शिन ऋषेर्वस्यत इति स्पष्टम् । किम्रु वक्तव्यं अधुनातन-

याश्रात्यपिडतानां तदनुसारिणां वा ज्ञानात् विशेषतः प्रशस्यतरं च ज्ञानमौपनिषदर्षीणाः इति ?

इतश्रास्ति रहस्यं वेद इत्यसन्दिग्धम् ॥

अथ पुराणान्यपि वेदप्रशंसापराणि सर्वाणि वेदार्थस्थोपबृंहणानि इति । 'इतिहास-शुराणाभ्यां वेदं सम्रुपचृंहयेत्' 'पुराणं नष्टशाखत्य वेदार्थस्योपचृंहणम्' 'आख्यानं कथितं भूप पुराणं वेदसम्मितम् इत्येवंजातीयकैर्महाभारत-पुराणेतिहासवाक्यैरवगम्यते । वेदेषु श्रूयमाणानां वृत्तान्तान्वारूयानानां गृढार्थमेव स्पष्टमाह महाभारतम् । क्विदा-रुयानस्य वैदिकस्य गूढार्थो विस्पष्टो लक्ष्यते महाभारते । पूर्वेभ्य ऋषिभ्यः यथाश्चर्तं वृत्रवधरहस्यं युधिष्ठिराय व्यासः प्राह । इमाश्र पङ्कयोऽश्वमेधपर्वणि लक्ष्यन्ते-(८०. ११. १४)०. ७-२०) 'ततो वृत्रं शरीरस्थं जघान भरतर्षभ । शतऋतुरदृश्येन वजेणेतीह नः श्रुतम् ॥ तत्रैव 'इदं धर्म्यं रहस्यं च शक्रेणोक्तं महर्षिषु । ऋषिभिश्व मम प्रोक्तं तिमबोध जनाधिप ॥' इति । वज्रं विवेक इति व्याख्याता नीलकण्ठः, तम एव वृत्र इति चाह- 'रथन्तरेण साम्ना तं वसिष्ठः प्रत्यबोधयत् ।' (श्लो॰. १९.) । रथं मायाच्यं विग्रहं तरतीति रथन्तरपदार्थं व्याचष्टे नीलकण्ठः । रथन्तरेण साम्ना विसष्ठः प्रत्यबोधयदित्युक्तम् । यः को वा भवतु रथस्य सङ्केतार्थः । स नेह विचार्यते । सङ्केत एवेति तु यन्मन्यते व्याख्याता तदेवावधेयम् । महाभारतमपि इदं सर्वे वृत्र-चरित्रं रहस्यमित्याह । तदपि लक्षणीयम् । अन्यत्रानुशासनपर्वणि (अ०. ८४. श्लो०.४७-४८.) मेपादीनां सङ्कतार्थलं प्रतिपाद्यते— 'अजोऽग्निर्वरुणो मेपः स्र्योऽश्व इति दर्शनम् । कुञ्जराश्र मृगा नागा महिषाश्रासुरा इति ॥ कुकुटाश्र वराहाश्र राक्षसा भृगुनन्दन । इत्येवंव्यक्तीनि वाक्यानि वेदगुप्तार्थ-सङ्केतरहस्यावगतये महाभारतकारकृत-परिश्रममस्य फलभूतानीत्यलं परम्रकेन ॥

अध्यातमिवद्यादिरहस्यमित वेद इति सप्रमाणमैतिहां निरूपितम् । सारतः स्थालीपुलाकन्यायेन पुराणेतिहासेभ्यः निरुक्तादिग्रन्थेभ्यस्तथा आरण्यकसिहतन्नाद्यणेभ्यः मन्त्रवर्णेभ्यश्च प्रमाणप्रपञ्चः प्रदर्शितः । अत्रान्यो मुख्यः प्रश्नः परीक्षामपेश्वमाणोऽव-शिष्यते । वेदर्षिभ्यः परं असाकं प्राक् च अन्तरे द्राघीयसि काले अपि न कोऽिषे वेदरहस्यविज्ञः रहस्याविष्काराय वेदच्याख्यानं न्यबभातः सरलमस्योत्तरं वचो भवति । तथाविधं गुप्तार्थप्रकाशकं च्याख्यानं न दृश्यत इत्यसंशयम् । त्रावृता केविष्ति तरहस्यं,

अस्ति चेत् तद्विवरणं वर्तेतैवेति नैवं चोद्यम् । सायणात्पूर्वं सम्पूर्णं वेदच्याख्यानं नैव अलक्षीति हेतोः वेदानां कर्मपरलमैतिह्यं नैवासीदिति को वा बूयात्? एवं वेदरहस्य-विवरणमध्यातमपरं व्याख्यानं नाभूदिति हेतोः रहस्यार्थपरमैतिह्यं नासीदिति न बक्तं युक्तम् । अपि तु, रहसार्थपर-च्याख्यानस्य प्रातिक्र्ल्यं कर्मपारम्यप्रसिद्धौ द्रष्टव्यम् । अत्र सायणव्याक्यानैकप्रत्ययनेय-बुद्धितैव वेदगुप्तार्थ-विचारप्रतिक्लेत्यवगन्तव्यम् । **रह**सार्थपक्ष चिरन्त्र विस्मृते इपि तिमिर्देशकं ऐतिहां तु जाग्रदसन्दिग्धमिति प्रमाण-भूर्वकं प्राक् प्रदर्शितम् । तन्न पुनर्वक्तव्यम् । एवमपि न कोऽप्यासीद्वेदानामध्यात्म-परत्वपक्षस्योजीवनाय प्रवृत्त इति न शक्यं वदितुं आचार्यमध्वप्रन्थेषु जाप्रतसु । यत् सायणात् किश्चित्पूर्वे आनन्दतीर्थे आचार्यः ऋज्यन्नतात्पर्य-परिग्रहस्य प्रकारोपप्रदर्शनाय ऋक्संहितायाः प्रथममण्डलीयानि चलारिंशत्युक्तानि व्याचल्यौ । वैदिकधर्माचरणे कर्मानुष्ठानस्यावत्रयकतया कर्मपरव्याख्यानं मन्त्राणां साध्विति, कर्मकरणमेव मन्त्राणां श्चरुयं तात्पर्यमिति मतमसाध्विति च मध्व आचार्यो मन्यते । मन्त्राणामध्यातमपरोऽथो श्रुष्यः, सर्वेषां वेदानां विष्णुपदप्राप्तिरूप-परमपुरुषार्थे तात्पर्यमिति च प्रतिपादयति आचार्यः । लघु-विस्तरं माध्वमृग्भाष्यम् । विरलान् मध्वसम्प्रदाय-पण्डितानन्तरा प्रायशो वेदविचारिणामविदितमेव तादृशं असमग्रमपि अस्त्येव वेदभाष्यमिति । तद्नु-सारिणा महानुभावेन श्रीराघवेन्द्रस्वामिना योगीन्द्रेण आचार्यस्य भाष्यमनुसृत्याशयान् विशदयन्ती मन्त्रार्थमञ्जरी नाम न्याख्या निबद्धा । अध्यादि-देवतापरतया तदन्तर्गतपर-देवताभूत-विष्णुपरतया अध्यात्मपरतया च ऋचो व्याख्येयाः किल । यद्यपि तदुक्त-त्रिविधार्थप्रकारपरीक्षाये न वयं प्रवृत्ताः साः, तथाऽपि कथमर्थत्रयं ऋचां सिध्यति अस्मिन्याविष्कारनय इति समासतो ब्रूमः । आवश्यकस्थलेषु मन्त्रार्थमञ्जरीवाक्यान्येव उद्भृत्योदाहरिष्यामः-

"दिविधा ह्यान्यादिश्वन्दाः । नीरसंविष्ठतिक्षीरवत् अयः पिण्डसमारूढविह्नवि । अग्न्यादिजीवित्ता संविष्ठितं यद्भगविद्यूपं विशिष्टं सिपण्डं तद्वाचिनः केचित् । केवल- श्रुद्धचिद्वाचिनः केचित् । श्रुद्धचिद्वाचिनोऽपि कचिद्भगविद्याचिनो जीविद्याचिनश्च इति देधा । तत्राद्याः 'अग्निमीळे' इत्यादौ प्रसिद्धाग्न्यादिदेवं विष्णुं च परम-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्

कुबलयपदिमव युगपदेव व्युत्पत्तिमतः प्रत्याययन्ति ।" एवं ऋक्यक्तमञ्चाणां कर्मसु विनियोगार्थं मन्त्रप्रतिपादिताग्न्यादिदेवतापरं अग्न्याद्यधिष्ठानभूत-विष्ण्वाख्य-प्रदेवतपर्र च तात्पर्य परिप्राह्मभिति श्रुति-स्मृति-पुराणेतिहासवचनैरुपपादितम् । एवं सति, विष्णवर्धसेनैवालं, कि अग्न्यादिदेवतापरसेनापीति चेन्नेत्याह- 'तेषु तेषु पदार्थेषु रूढि-रङ्गीकृता यतः । प्रयोजनबहुत्नेन तस्य तस्याविरोधतः ॥ उपदेशादिसामर्थ्याद्विणा शक्तिश्र गृह्यते । इत्यत्र अग्न्यादिदेवताखरूपसिद्धादिवहुप्रगोजनाय तत्तदेवतार्थकस्य आवश्यकतोक्तेः, निगम-निघण्डुच्याकरणादि-सिद्धच्युत्पद्धि-लभ्याग्न्यादि-देवतार्थकत्तसा ्त्यागायोगाच ।' एवं अग्न्यादिदेवतायां मुख्यतं परमदेवे विष्णौ परममुख्यतं च प्रतिपादयत्याचार्यः, आह च- ''न चैवग्रुभयत्र तात्पर्ये तात्पर्यभेदात् तिन्नवन्धन-वाक्यभेदः शङ्कयः । महातात्पर्यार्थस्यैकलात् । 'सर्वोत्कर्पे देवदेवस्य विणोर्महातात्पर्ये नैव चान्यत्र सत्यम् । अवान्तरं तत्परतं तदन्यत् सर्वागमानां पुरुपार्थस्ततोऽतः' इति पैक्किश्चतिम्रदाहत्य पुराणवाक्यैश्च प्रोद्धलयत्येवम्- 'सर्वज्ञं सर्वकर्तारं नारायणमनाम-यम् । सर्वोत्तमं ज्ञापयन्ति महातात्पर्यमत्र हि । सर्वेषामि वेदानामितिहास-पुराणयोः । त्रमाणानां च सर्वेषां तदर्थं चान्यदुच्यते ॥" इति । तस्मान्महातात्पर्य-अवान्तरतात्पर्य-भेदेन अनेकार्थकलमुपपाद्य अग्निवाय्वादिस्कानां अग्न्यादिदेवतापरं तदिभिष्ठान-विष्णु-परमात्मपरं अन्तरर्थं अध्यात्मपरं च त्रेधा मन्त्रा व्याख्येया इति मन्त्रार्थविवरणप्रकारश्च चलारिंशत्स्रकैर्व्याख्यातैर्निरूपितः । अग्न्यादिस्कैर्भगवदुपासकानां अग्न्याद्यधिष्ठानेषु एव भगवतोऽनुसर्तव्यतं अभिव्यज्यमानतं प्राप्यतं इति निमित्तत्रयेण इदं अग्निस्क्तं इदं वायुद्धक्तमिति देवताभेद-द्यक्तव्यवस्थोपपित्तरवगन्तव्या। अथ ऋग्व्याख्याप्रकारप्रदर्शनाय मन्त्रार्थमञ्जरीवाक्यान्युपयुज्य 'अग्निमीळे' इति ऋचोऽर्थ सङ्घेषेणोदाहरामः-

'अग्निमीळे' इति आग्नेयं सक्तम् । अस्य ऋषिः मधुच्छन्दाः । विनियोगी विष्णुप्रीतिद्वारा मोक्षे, अवान्तरिविनयोगः कर्मणि । अत्र विस्तरभयाद् व्याकरण-प्रिक्तियाविस्तरान् प्रायशोऽनुक्वा सारत एव राघवेन्द्रस्वामिभिः प्रतिपादितानर्थान् आचक्ष्महे— 'अग्नि' अग्ने भवं प्रथमपूज्यं प्रथमप्रवर्तकं वा अग्निनामकं विष्णुं तदिधिष्ठानं प्रसिद्धाग्नं वा 'ईळे' स्तौमि । अग्निविशेषणान्येवं व्याख्यायन्ते । 'पुरोहितम्' अनादितः सर्वप्राणिनामनुक् लं 'यञ्चस्य ऋतिजम्' जातावेकवचनं, यञ्चानां ज्योतिष्टोमादीनां कर्तन्त्या ऋतिङ्नामकेषु अध्वर्यु-होत्-उद्गात्प्रभृतिषु नियामकत्या स्थितत्या 'तद्धीनलात्

तद्यंवत्' इत्युक्तन्यायेन ऋतिङ्नामकं, 'होतारम्' होतृनियामकतया विशिष्य तत्र सामिष्यात् तद्धीनत्तन्यायेनेव होतृनामकं ऋतिजं होतारम् । कुरुपाण्डवन्यायेन सामान्यविशेषमावादपुनरुक्तिः । 'रत्नधातमम्' रमेः औणादिक-क्र-प्रत्यये 'लशक-विद्धिते' इति ककारलोपे 'अनुदात्तोपदेशवनितनोत्यादीनामनुनासिकलोपो झलि क्ङिति' इति धातोर्मकारलोपे 'रत्न' इति रूपतात् रत्नं सुखं धत्ते इति रत्नधाः अतिशयेन रत्नधाः वं रत्नधातमम् । 'देवम्' स्तुत्यर्थादीन्यतेर्निष्पन्नतात् स्तुत्यम् । अत्र उक्तगुणानां निरविधकतं विणा, तदिधिष्ठाने अग्रो तु यथायोग्यम् । एवमग्रेऽपि ॥

अध्यातमपरते तयमर्थः । 'पुरोहितम्' सर्वानुक्लम् । यज्ञस्य ज्ञानयज्ञस्यः 'ऋतिजम्' ऋतिग्भूतेन्द्रियाभिमानि नियामकतया तत्र स्थिततेन ऋतिङ्नामकम् । 'होतारम्' इन्द्रियाख्याग्निषु विषयलक्षणहविषां दातारं, विषयभोगप्रदम् । 'अग्निं' अङ्गं शरीरं नयति प्रेरयति— सर्वशरीरप्रवर्तकम् । 'ईळे' इति सम्बन्धः । अत्र अध्यातमं सर्वत्र मोक्षसाधको यः कश्चिद्यजमानो ज्ञेयः । शिष्टं प्राग्वद्व्याख्येयम् ॥

श्रीमन्मध्वाचार्य-ऋगर्थविवरणानुसारेणेदं पर्यवसस्तम् । अध्यात्मं अधिदैवतं च मद्माणां तात्पर्यं योजनीयम् । अध्यात्ममन्तर्यः । आधिदैवतपरत्ने यज्ञपरत्नमन्तर्ग-तम् । अतश्र कर्मस्ववान्तरः विनियोगो मन्नाणामुपपद्यते मुख्यवृत्त्या । आधिदैवतपरत्ने कुनः परममुख्यवृत्त्या परमदैवतभृतविण्णो महातात्पर्यमवगन्तन्यम् । एवमपि यास्को-कानि त्रीणि यज्ञ-देवता-आत्मपरिज्ञानानि वेदाल्लभ्यानीति द्वैताचार्यप्रतिपादितेन मन्नाणां अर्थत्रयेण सामान्यतः सङ्गच्छते । सर्वथा मन्त्राणां कर्मसु विनियोगः अवान्तरप्रयोजन-मात्रम् । तदनुरोधेनैव वेदचीं व्याख्येयाः । अध्यात्मपरव्याख्याने याज्ञदैवतकर्मपर-व्याख्यानेऽपि महातात्पर्य विणावेव पर्यवस्यतीति श्रुति-स्मृति पुराण-इतिहासेभ्यः सप्रमाणं सयुक्तिकं उपपाद्यामास पदवाक्यप्रमाणज्ञ आर्षचक्षुस्सम्पन्न आनन्दतीर्थ आचार्यः । इदमस्माभिरवधेयम् । ऋचां अध्यात्मपरदेवता-परतस्य प्राधान्यं केवलकर्मपरतस्य व्यवन्यतं च चिरन्तनार्षसम्प्रदायसिद्धं वेदरहस्यनिर्देशकं ऐतिद्यं मध्वऋग्भाष्ये मन्नार्थ-मञ्जर्था च सोपपत्तिकं दृदीकृतम् । इतश्रास्ति रहस्यं वेदे, यद्वेदगुप्तार्थ-पक्षाश्रयणेन भेत्तुं श्वन्यमित्रस्त्रं विसरेण ।।

अथास रहसार्थपश्चस्य स्वीकारे नव्यपाण्डित्य-सम्पन्नानां इदानींतनानां पाश्चात्य-पद्यां प्रवित्रय वेदविचाराय प्रवृत्तानां परिश्रमः सर्वोऽपि विफल एवेति वक्तन्यमिति बेनेति ब्र्मः । स्थूलं बाह्यार्थमाश्रित्य प्रवर्तमानस्य तेषां विचारस्य फिलतं यदि समी-बीनं न्याय्यं च भवेत्, तदा वेदमन्नदर्शिनां देश-काल-स्थिति-स्रूरणदिनिर्णयाय प्रभवेदिति न तत्पिरश्रमोऽन्तर्थमाश्रित्य प्रष्टृत्तस्यासदीय-गुप्तार्थसिद्धान्तस्य प्रतिक्र्ल इति मन्यामहे । यतो मन्नाणां बाह्यार्थ-स्थूलतात्पर्यसत्तामिमज्ञायेव प्रवर्तते सङ्कत-गुप्तार्थपक्षः । बाह्यार्थ एक एव मन्नाणामिति वादे तु प्रत्यवतिष्ठामहे । इदं च सिवित्तरं प्रागेव प्रपश्चितमिति न पुनिरहोच्यते । तस्मात् प्रायः तटस्या वयं बाह्यार्थ आश्रित्य प्रष्टृत्तस्य परिश्रमस्य । प्राचीनवेदिर्य-देशकालदशा-विशेषनिर्णयाय वा ऐति-हासिकष्टृत्तान्तद्योतनाय वा बाह्यपक्षं ऋजुन्यारूयानम्रुपयुक्तं भवेदित्यसंशयम् । तथा च, तिलक्तमहाशयनिर्दिष्टः ऋषीणां उत्तरभ्रुवमण्डलवासः तत्कालो वा निर्णेतं शक्यः स्थात्, परमिश्चिमहोदयोत्प्रेक्षितः अहि-ष्टृत्र-स्वरूपनिर्णयो वा ॥

अथ वैदिकदेवतास्तरूप-निर्णयायत्तं वैदिकसमयधर्ममधिकृत्य पाश्रात्यविद्वतसु विप्रतिपत्तयो लक्ष्यन्ते । वेद्र्षयो बहुन् देवानाराधयामासुस्तसान्नानादेवतोपास्तिपरा वेदर्पय इत्येक । एकैकस्यामपि देवतायामुपासनसमये पारम्यबुद्धिरासीदुपासकानां ऋषीणामिति तात्कालिकोपास्यदेवताविशेषपारम्यवादिन ऋषय इत्यपरे । केवलं नाम-भेद एव देवताभेदः, एक एव परो देव इति वेदर्षय एकेश्वरवादिन इत्यन्ये । विश्वसिन् पाञ्चभौतिके जगति तत्र तत्र पदार्थेषु अभिमानि-देवताबुद्धिरासी दिपीणाम् , अत एव द्यावा पृथिवयौ अग्निर्वायुरादित्यः पर्जन्यो मरुत इत्येवमाद्यः सृष्ट्य एव देवताधिया स्तूयन्ते, तसात् प्रकृतिपूजकाः प्रकृतिसार्वात्म्य-देवतावादिनो वेदर्षय इति केचन । एवमद्यतनमेधाविनो वेदविमर्शका बहुधा विप्रतिपन्नाः संलक्ष्यन्ते । अत्रेदं ब्रूमः । एषां विविधानां वादानां प्रत्येकमाधारो न विद्यत इति नोपपद्यते वदितुम् । मूलपुरुषा वेदर्षयो नैवंविधानां मतानां अभिज्ञा इति सार्तव्यम् । यथा च औपनिषद्षयोऽवर-कालिक-द्वेताद्वेतिविशिष्टाद्वेतादिसिद्धान्तवादेभ्यो दिवष्टाः स्वीयानि दर्शनानि साक्षात्-कृतानि तत्त्रानि यथादृष्टं यथाश्चतं वा प्रत्यपादयन्, तथा मन्नद्रष्टार ऋषयो विशेषतोऽ सारकालिकैकेश्वरवादादिभ्यो दविष्ठतमा यथादष्टं यथाश्चतं मन्त्रानाविष्कृत्य यथावसरं देवताराधनतत्पराः परदेवतमाराधयामासुरित्यसंशयम् । तसाजगजीवेश्वरानधिकृत्य वैदर्शीणां मतं मतानि वा यदि परीक्षितुं प्रवर्तेमहि, तदा नैवोपसंहारः खाद्वादानाम् । वधा वा औपनिषदसिद्धान्तमधिकृत्यावरकालिकानामाचार्याणां तदनुसारिणां च द्वैता-

द्वैतादिवादिवशेषाः अद्यापि अधितिष्ठन्ति पण्डितलोक-विवादपाण्डित्य-भद्रपीठं, तथैव स्याद्वेदानिषक्तत्य ईदशो वादः । अत्रेदं कारणं भवति । न्यायवैशेषिकादि-दार्शनिक-चिन्तकानां तत्त्वनिर्णयो लक्षणप्रमाणपरीक्षायत्त इति निर्विवादम् । पूर्वेषामृषीणां तत्रापि वेदर्षीणामाद्यानां विलक्षणस्तत्त्वावगतिपन्थाः । तस्मात् तपोनिष्ठानां तेषां ईदक्षया परीक्षया नाभवत् कार्यम् । यतस्तेषां साक्षात्साधनं दर्शनं अवणं च गुरु-परम्पराप्राप्तदीक्षावलात्सिद्धमभवत् । मञ्जवर्णानां ऋजुतात्पर्यम्रहणे वक्ष्यमाणाः सर्वेऽपि अर्था अवभासेरिकात्यसंशयम् ॥

एक एव परो देवः बहुदेवात्मकतया बहूनि नामानि विश्रदवतिष्ठत इति मन्त्र-वर्णेभ्यः सिद्धं भवति । बद्दीनां देवतानां पृथगात्मतया ऽवस्थानादेव तत्तदेवतालिङ्गद्वारा बग्नुकदैवत्यं अमुकद्यक्तं इति निर्णीयत इति हेतोः देवता-नानातं मन्त्रवर्णेरेवावगम्यत इत्यसंशयम् । ऋषिदृष्टौ एकैकोऽपि देवः परम एव नान्यः परसाद्देवादित्यपि बहुभिः सक्तेरुपपादियतुं शक्यम् । अध्यण्डमिषिण्डं वा विश्वव्यापारेऽधिकृतानां नानादेवानां इतरेतरप्रकृतिलं इतरेतरजन्मलं वा मन्नदर्शिभिर्दष्टं, दर्शितं चेति सक्तपाठेभ्योऽवबुध्यते । एक एव महानात्मा सूर्यपदवाच्यः, यसैव मूर्तिभेदाः व्यक्तिविशेषा अङ्गप्रत्यङ्गभूताः तत्तद्भणिकयोचितानि नामानि विभ्रतो देवाः प्रतिपादिता वेदेष्विति आदिवेदसंहि-तायां तत्र तत्र स्पष्टमवगम्यते । तसादसाकं परमं प्रयोजनं वेदाल्लब्धव्यं चेत्, तत्तनमञ्जदृष्टयो यथासन्दर्भमार्षसम्प्रदायमवलम्बय शब्दतोऽर्थतश्च परमप्रमाणबुद्ध्या परिग्राद्याः । यद्यपि पूर्वोक्तानां बहूनां मन्त्रप्रतिपादितानां मतानां नास्तीतरेतरविरोधः, तथाऽपि तेषां सामरस्यप्रतिपादनाय नैवावश्यकी परीक्षेति ब्रूमः । का वा क्षतिर्घदि विरोधपरिहारः सामरस्वप्रतिपादनं वा न प्रवर्तेत? अयं ब्रह्मकोशः, भक्त्या ज्ञानेन तपसा उपगम्याराधनीयः । नायं स्त्रग्रन्थ-तद्भाष्यजातीयको ग्रन्थ इव पूर्वपक्षसिद्धान्त-युक्ति-प्रतियुक्तिवाद-युद्धक्षेत्रं भवति । अत्यन्तपुरातनार्षदर्शनशेवधिरयं बह्वचानां मन्त्र-पाठः । अध्यात्मविद्यादेवतातत्त्वादि-बहुरहस्य-रत्नानामनर्घो निक्षेपः । असाधारण-साधनसम्पादितानां अतीन्द्रियाणां अर्थानां चर्मचक्षुरगोचराणां विपृलानां लोकानां तद्गतानां आधिकारिकपुरुषाणां तच्छक्तीनां खतः शक्तिभूतानां व्यक्तीनां च रहस्यानि अधिगम्य रहस्याष्विन योगनिष्ठामास्याय अधिगतवतां नः पूर्वेषां वसिष्ठवामदेवादीनां दिव्यदर्शनश्रवणात्मकस्य अनितरसामान्यस्य साक्षात्कारस्य वाद्ययावतारोऽयं वेदग्रन्थः, कानि वा अन्यान्यन्तर्निहितानि अस्यामत्यन्त चिरन्तन्यां दाश्वतय्यां संहितायां, को वेद ? 'तस्यास्तपसा पारमीप्सितव्यम् , तस्यास्तपसा पारमीप्सितव्यम् ।।

## अथ चतुर्थः खण्डः

अथ देवतामीमांसायां वक्तव्यमिद्मवशिष्यते —

तथाविधाः सन्ति मन्ना बहुत्र दाश्यतय्यां संहितायां, येषां गूढार्थविवरणमन्तरेण तात्पर्यं न सङ्गच्छते बाह्यपक्षावलम्बनेऽसामञ्जस्यमेवापद्यते । अन्यचेदं अवधयम् । यद्यपि नव्याः पाश्रात्यविचारमार्गानुसारिणः सायणीय-बाह्यार्थपद्धतिमेवाश्रयन्ते, तथाऽपि देवता अधिकृत्य ते भारतीय-प्राचीनसम्प्रदायानुसारिणं सायणं न सर्वथाऽ नुयान्ति । देवताविषये स एष विशेषः । अस्पदीयाः पूर्वे देवानां तत्तञ्छोकाष्यक्षसं तत्तत्त्वाभिमानिसं वाऽभिप्रयन्ति स । सर्ये स्तूयमाने तन्मण्डलाष्यक्षस्तन्मडलान्तर्वर्ती वा पुरुषः स्तुतो भवति । एवं अग्न्यादीनां स्तुतावि अग्न्याद्यभिमानि-देवतास्तुतिः कृता भवति । नव्यास्त्वत्र प्रत्यवतिष्ठन्ते । अग्निवादिवन्द्रसूर्यादीनां द्वयत्रह्माण्डगत-पदार्थ-रूपतमात्रं अङ्गीकृत्य तत्र अधिष्ठानाभिमानाष्यक्षवादीन् उद्धृत्य निराकार्षुः । अत्रेदं कारणं भवति । प्राकृतावस्थानां वेदकवीनां केवलकल्पना सा, यया जडवस्तुषु देवतासारोपणं साधितमिति तेषां मतम् । गूढार्थसिद्धान्तिनो वयं तु बाह्यपदार्थानां सङ्केतरूपलं पत्रयन्तोऽपि पृथिव्यादीनां अग्न्याद्यधिष्ठानलं अभ्युपगच्छामः । अन्त-विहिश्च देवानामधिकारं पत्रयतो गूढार्थसिद्धान्तस्य अर्थाविष्कारनये सर्वत्र अन्तरर्थस्य प्राधान्यं बोष्ट्यम् ॥

अथ मन्त्रवर्णानामुदाहरणेनदं प्रतिपादयामः यचेतना एव देवा अन्तर्दृष्टिगोचरा इति । बाह्यार्थपक्षावलम्बनेन तथोपपत्तिर्दृष्टा । प्रधानदेवतानां इन्द्रादीनां अप्रधान- स्वेन परिगणितानामिष मरुदादीनां च प्रस्तावेषु स्थूलार्थपक्षे पर्यवसन्नोऽथीं न सङ्गत इति प्रदर्शयिष्यामः (तिहिणोः परमं पदं सदा पश्यन्ति स्ररयः । दिवीव चक्षुरा- ततम् ॥' (१. २२. २०.) । अस्मिनमन्त्रे प्रतिपादितो देवो विष्णुः सूर्य इति व्याचक्षते । बाढम् । सूर्य एवायं विष्णुः, किं तु नासौ लौकिको भवितुमहिति । कुतः १ यत् प्रत्यहं सञ्चारे नमोमध्यं तेनाधिगतं भवित तदेव परमं पदं भवतीति वक्तव्यम् । तच्च स्ररयः सर्वदा पश्यन्तीति आह् । कथं खमध्यं सर्वदा स्र्यमण्डलाधिष्ठितं मवेत्, यच्च

स्रीणामेव गोचरं स्यात् ? लौकिकं चेत् सूर्याक्रान्तं पदं तद् असूरिजनस्यापि गोचरं स्यात्, कृतः सूरिजनगोचरिमति वक्तव्यम् ? अलौकिकोऽतीन्द्रियार्थः सूरिजनसाक्षा- ह्र्यनविषय इति असंशयम् । न चेत् काल्पनिकिमदं असम्बद्धप्रलिपतं भवेत् यत् सूरवः सदा खमध्यं सूर्याक्रान्तं पश्यन्तीति । अलौकिकलादेव तद् धाम श्रेष्ठं दिवि समन्तात् ततं चक्षुरिव सदा पश्यन्ति सूर्य इत्युक्तम् ॥

एवंजातीयकमन्यं मत्रं निरीक्षामहे— 'उद् वयं तमसस् परि ज्योतिष्पश्यन्त उत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यं अगन्म ज्योतिरुत्तमम् ॥' (१. ५०. १०.) । अस्यायमर्थः— 'वयं तमसः अन्धकारात् पाष्मनः परि उपि उत् उद्गम्य उत्तरं उद्गततरं उत्कृष्टतरं वा ज्योतिः पश्यन्तः सन्तः देवत्र देवेषु देवानां मध्ये देवं द्योतमानं सूर्यं उत्तमं ज्योतिः अगन्म प्राप्तयाम ।' अयं सामान्यार्थो मत्रस्य । तमश्च ब्देन पाष्मा कथित इति ब्राह्मणवाक्योदाहरणेन सायणो व्याचष्टे । तर्हि नायं लौकिकः सूर्यः । सायुज्यमेव उक्तमृषिणा प्रस्कण्वेनेति तुरीयपादव्याख्याने सायण एवाह । अस्यामृचि स्पष्टमुक्तं अतीन्द्रियार्थ-सूर्यपदवाच्यं उत्तमं ज्योतिः । यथा कथित्रद्व व्याख्यातेनाष्यनेन मन्त्रेण बाह्यो लौकिकः सूर्यो न निर्दिष्ट इति स्पष्टम् ॥

वाद्याः सूर्यादयो भावा एव देवता इति वादो नोपपद्यत इति प्रदर्शयितुं सूर्यान्तमकविष्णुदेवताकमेकं ज्योतिः खरूप-सूर्यदेवताकमन्यं च मन्त्रं उदाहार्ष्मं । अथेन्द्र-देवताका ऋचः कितचन परीक्षामहे । इन्द्रः किल त्रिलोकाधिकारिकाणां देवानां राजा मेघमण्डलाद्र्ष्मं तिष्ठन् वृत्रपदवाच्यं मेघं वज्रेण हत्ना विस्जल्यप इति वदन्ति । यद्यपि एवंविधान् अभिप्रायान् समर्थयितुं तत्र तत्र प्रकरणात्पृथकृता मन्त्रा अवकाशं द्युः, तथाऽपि बहुत्र नोपपद्यन्ते । अन्तरर्थानुसारेण तु सर्वत्र सामज्जस्यं परिस्फुटं भवति— 'द्रे तन्नाम गुद्धं पराचैर्यत् ला भीते अह्वयेतां वयोधे' (१०. ५५. १०) । अत्र ऋषितिन्द्रं सम्बोध्य प्राह— 'तद्रहस्यं ते नाम द्रे वर्तते, येनैव साधनेन द्यौध पृथिवी च लां आह्वयत' इति । 'महत् तन्नाम गुद्धं पुरुस्पृग् येन भृतं जनयो येन भव्यम् ।' (१०. ५५. २०) 'तद् रहस्यं नाम महद्भवित, यस्मै स्पृह्यन्ति लोकाः, येनैव साधनेन सर्वे जातं लं अजनयः, जनितव्यं च जनयसि लं इन्द्रः' इति स्पष्टार्थो मन्त्रः । आत्रेयमण्डलस्यं एकं मन्त्रं पश्यामः— 'अवाचचक्षं पदमस्य सस्नः उग्रं निधातुरन्वाय-मिच्छन् । अपृच्छमन्यान् उत् ते म आहुः इन्द्रं नरो बुवुधाना अशेम ॥' (५०. ३०. २०) ।

क्रमेर्बभ्रोरियं मन्त्रदृष्टिः । अयं भावः— 'तस्येन्द्रस्य दृढं रहस्यं धाम अहं अद्राक्षम् । नितरां धातारं प्रतिष्ठापकं तं कामयमानोऽहं तत्पदं अधिगतवानस्मि । कथम् १ प्रथमं अहं अन्यान् बुधान् अपृच्छम् । तैरेवं उक्तोऽस्मि, नेतारो वयं प्रवोधवन्तः सन्तः तं इन्द्रं प्राप्तुयाम' इति । पुनश्च तदेव रहस्यं, पूर्वोदाहृतमन्त्रयोः रहस्यं नाम, अत्र तु धाम । किं तत् पदं नाम वा अभ्रमण्डलात् किश्चिदधिकं बोर्ध्वं वा वर्तते १ मन्त्रवर्णः स्पष्टमाह प्रवोधे सति इन्द्रकामस्य इन्द्राधिगमो भवतीति । इन्द्रमत्र 'निधातारं' नितरां धारकमाह । किमयं काल्पनिको देवः काप्याकाशे वर्तते १ किमत्र 'बुबुधानाः' इति प्रयोगेण ऋषीणां साधरणस्वापोत्थानमेव निर्दिष्टम् १

अथ मरुतोऽधिकृत्य, ते चण्डवाता एव भवन्तु । यद्यपि मरुतत इन्द्रस्य भ्रातर इमे नेन्द्र इव प्रधानदेवता भवन्ति, यद्यपि विशेषतो बाह्यव्यापारा एव लक्ष्यन्ते, अत एव बाह्यार्थपक्षप्रोद्धलकास्तन्मन्त्रा इत्यसंग्रयं स्पूलदृष्ट्या, तथाऽपि तेषां अन्तर्व्यापारवन्तं, पाप्मनो रक्षणं, अन्यथा गृहस्ररूपतं इत्यादीनि मन्नेभ्योऽवगम्यन्ते । अधेभ्यो रक्षार्थं अगस्त्यो मरुतः प्रार्थयते 'अघाद्रश्चत' इति । यदि मरुतो वहिर्व्यापारा ऋषेः स्तवेन प्रसाद्यन्ते, ऋषेरावासस्थानानि अन्यानि द्रव्याणि च प्रचण्डमारुताघातेभ्यो रिश्चतानि भवन्तु । कथं तेषां चेतनव्यापारा पापनाग्निनी श्वाक्तिरन्तर्श्वतिः सम्भवेद्, यदि ते जडाः केवलं बाह्यभावाः स्पुः विसप्रसेह मन्त्रदृष्टिमवधन्त 'इहेह वः स्वतवसः कवयः द्ययत्वसः । यज्ञं मरुत आवृणे ॥' (७. ५९. १९.) । ऋषिराह— भोः मरुतो देवा यूयं 'स्वतवसः' स्वयत्वने वृद्धाः 'कवयः' क्रान्तदर्शिनः 'द्यवत्वः' द्वर्यप्रभेव युष्मकं आवर्कं रक्षकं चर्म, ताद्दर्शस्यो युष्मभ्यं अहमिहैवाधुना यजनं कल्पयामि' इति । कथं इमे क्रान्तदर्शिनः अत एव चेतनावन्तः केवलं बाह्यभावाश्चण्डमारुता जडा भवितुं अर्हन्ति । 'एतानि धीरो निण्या चिकेत' (७. ५६. ४.) इति द्वितीयस्वण्डे प्रागुदाहृतेन मन्नेणापि सूक्ष्मदर्शिनो धीरस्य ऋषेरेव मरुतां रहस्यानि विदितानि भवन्तीति सिद्धम् ॥

अथ सोमः । अयं च लताविशेषः बाह्यो भाव इत्यसंशयम् । अत्रापि याज्ञिकः सङ्केतरूप एवायं अन्तरर्थगम्यस्य चिदानन्द-क्षरणस्वभावस्य देवस्येति क्वचिद्विशदं भवति मन्त्रेषु । बाह्यपक्षे तु बहुत्र मन्त्रा असङ्गतार्था एव भवन्ति । आयुर्वेदे कल्पौषधितेन ख्यातः सोमः । सोमपानमदोन्मत्ताः कवयो यथेच्छं सोमवैभवं गायन्तीति निरङ्कशं कल्पयन्ति नच्याः कल्पनाचतुराः । सोमस्य चतुर्विशतिभेदाः कथिताः सुश्रुतसंहितायां

चिकित्सास्थाने (२९. म.) । तत्र न कापि तस्य मदप्रमावी वर्णितः । विचित्रमिदं बरपयः पानमदलिप्सया बहुशतसङ्ख्याकैर्मश्रेः सोमं तुष्ट्वुरिति, वस्तुतस्तु लतायाः कैवलसङ्केतरूपतामात्रम् । अन्तरर्थेनैव सर्वत्र सोममञ्जाणां सामञ्जर्यं लक्ष्यते– 'विश्वा' भामानि विश्वचक्ष ऋम्वसः प्रमोस्ते सतः परि यन्ति केतवः । व्यानिशः पवसे सोमधर्मभिः पतिर्विश्वस्य भ्रुवनस्य राजसि ॥' (९. ८६. ५.) कथमयं मन्त्रो सोमलता-परतेन व्याख्यातुं शक्यः? खयं विचार्यतां मतिमद्भिः, अयमसार्थः- विश्वचक्षः सर्वार्थदर्शिन्! सोम, प्रमोः परिचृढस्य सतः ते तव ऋभ्वसः महान्तो द्रष्टारः केतवः प्रज्ञापकाः रक्ष्मयः विश्वा सर्वाणि धामानि तेजःस्थानानि देवशरीराणि परियन्ति परितो गच्छन्ति प्रकाशयन्तीत्यर्थः । हे सोम, च्यानशिः च्यापनशीलस्त्रं धर्मभिर्धारकैः रसपदवाच्य-आनन्दनिष्यन्दैः पवसे क्षरसि । विश्वस्य भ्रुवनस्य पतिः स्वामी सं राजसि ईश्वरो भवसि । इत्ययमर्थः सायणभाष्यानुसारेणैव प्राप्तो भवति । एतावतोक्तनापि यदि सोमविषये सन्देहो न व्यपेतो भवेत्, अन्यो मन्त्रः संशयच्छेदको दशममण्डलस्थो जागर्ति— 'सोमं मन्यते पिवान् यत् सम्पिषन्त्योषिधम् । सोमं यं ब्रह्माणो विदुः न तस्याश्वाति कश्चन !!' (१०. ८५. ३.) । असिन् मन्त्रे वस्तुतः सोमखरूपस्य निर्णयः कृतः । सामान्यतः सर्वोऽपि सोमलतापेषणेन रसमादाय पानं कुरुते, यं वस्तुतत्त्वज्ञाः तान्विकं सोमं विदुः तस्य भोक्ता दुर्लभ इति ह्यस्या ऋचोऽभिप्रायः ॥

अथोषसमिधिकृत्य । उषः प्रभातकालो बाह्यपक्षे साध्वेव कथ्यंते । किं तु तस्याः तस्वं अन्तरर्थगम्यं, नात्र सन्देहः । उत्तमं ज्योतिरिति वेदप्रतिपादितस्य सत्यस्य सूर्यस्य साक्षात्कारात्मकाद् उदयात्प्राक् तस्य पुरस्सरा देवी सौरी प्रभा आविभवति । अत एव तां 'ऋतावरी' 'सूनृता' इति वर्णयन्ति मन्त्राः । 'ऋतस्य रिष्टम अनुयच्छमाना भद्रं मद्रं ऋतुमस्मासु धेहि' (१. १२३. १३.) । इत्यत्र सत्यस्याध्वानमनुगच्छन्तीं उपसं ऋषिः कल्याणतमं दृढप्रज्ञावलं याचते । कथं प्रभातकालस्येद्दशं सामध्यं सम्भवति १ एवं अन्येऽपि देवाः मित्रो वरुणोऽश्विनावित्यादयः स्थूलपक्षानुसारेण अनिर्णात-बाह्यभावा अपि अन्तरर्थानुसारेण विस्पष्ट-देवभावा इति तत्तन्मन्त्रतात्पर्यावगाहने सुगमं भवति ॥

अथेदं निरीक्षणीयम् । एकस्यैव परस्य देवस्य सर्वे देवा बहूनि नामानि अङ्गानि व्यक्तमञ्जेति प्रागुक्तम् । किमयमाश्चयः मन्त्रवर्णेभ्य एव सिष्यति, उत, औपनिषद-तन्त्वविदां अर्वाकालिकानां व्याख्यानवलादिति संशयः । अत्र नव्या 'ऋग्वेदे प्रायशो नाना-देवताबाद एव सर्वत्र, उपनिषत्स्त्रेव सत्यं एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म प्रतिपादितम् । यद्यपि कचिद् एकदेवस्तरूपज्ञानं ऋषीणां लक्ष्यते, तथाऽपि तदर्वाचीनमन्त्रेषु विशेषतः दशमे मण्डले' इत्यादुः । अत्र ब्रूमः । नेदं तथ्यम् । बहुम्यो मण्डलेम्यो मन्त्रान् जदाहरामः, यत्र अग्निरिन्द्रोऽन्यो वा देवः साक्षात्तदेक-स्वरूपभावेन स्तूयते ऋग्वेदे । तदेकं, एकं सत्, उत्तमं ज्योतिरिति च द्वर्यपदवाच्यं परमं सत्यं श्रूयते, यस्यैव च्यापार-भेदात् च्यक्तिनाममिर्भिन्ना देवा इति च ज्ञायते । अत्र प्रथमं तावद् बहुधोदाहृतः श्रिसद्रो दैर्घतमसो मन्त्रवर्णो भवति । 'इन्द्रं मित्रं' इत्यारभ्य 'एकं सद्विप्रा बहुधा वद्दित' (१. १६४. ४६.) इति तृतीये पादे सारं प्रदर्शयति मन्त्रदृष्टिः ।।

वैश्वामित्रे मण्डले द्वाविंशत्यृच एकसिन् सूक्ते- 'महद् देवानां असुरतं एकप्' (३. ५५.) इति सर्वाखिप ऋक्षु आवृत्त्या पठितम् । असुरतं प्रवलं महदैश्वर्य एकं इत्युक्तम् । अन्यत्र (३. ५४. ८.) 'विश्वेदेते' इति मन्त्रे 'विश्वं एकं चरत् पतित्र विषुणं वि जातम्' इति तुरीयः पादः । अस्या ऋचोऽयमर्थः- द्यावा-पृथिव्यौ सर्वाणि जातानि विविक्तानि कुला धारयेते, सर्वान् देवान् विभ्राणे अपि भारश्रमाद्व्यथां न प्रामुतः । यत् चराचरात्मकं विश्वमीष्टे तदेव चरं भवति पतित्र भवति नानारूपतया जातं च भवति इति । अथ वामदेव्ये मण्डले 'वपुषामिदेकम्' (४. ७. ९.) इति प्रयुक्तम् । पुनश्च 'वपुषामपश्यम्' इति पश्चमे मण्डलेऽपि मन्त्रो दृश्यते (५. ६२. १.) । स च प्रागुदाहतो व्याख्यातश्र तृतीयखण्डे । 'ध्रुवं ज्योतिर्निहितं दशये कं मनो जिवर्ष्ट पतयत्खन्तः । विश्वे देवाः समनसः सकेताः एकं क्रतुं अभि वि यन्ति साधु" (६. ९. ५.) । अयं आग्नेयो मन्त्रः, अत्रापि ध्रुवं अमृतं ज्योतिः अन्तर्निहितं दर्शनाय, तमेकं ऋतुं प्रति सर्वे देवाः खैः पथिभिः साधु यान्तीति कथितम् । वासिष्ठे मण्डले (७. ३३. १०.) 'विद्युतो ज्योतिः' इति मन्त्रे 'तत्ते जन्मोतैकं अगस्त्यो यन्त्रा आजभार' इति गीतम् । दशमे मण्डले (१०. ८२. २.) 'यत्र सप्त ऋषीन् पर एकमाहुः' इति स्पष्टमुक्तम् । तत्रैव सूक्ते (ऋक् ६.) 'अजस्य नाभावध्येकमर्पितं यसिन् विश्वानि भ्रुवनानि तस्थुः' इति मन्त्रवर्गः । जन्मरहितस्य तस्यैकस्य नाभौ सर्वे लोकाः प्रतिष्ठिता इत्युक्तं, 'सुपर्ण विशाः कत्रयो वचोभिः एकं सन्तं बहुधा कल्पयन्ति (१०. ११४. ५.) एवं तदेकं पर्र सत्यमेव देवो देवानां ऋक्संहितायां गूढमगूढं वा स्तूयत इति प्रदर्शयितुं बहुम्यो मण्डलेभ्यो मन्त्रा उदाहृताः, न केवलं दशममण्डलात् । इदं च तत्त्वं मनिस निधाय

यदि न केवलं आग्नेयसूक्तानि इन्द्र-सोमादिसूक्तानि च पश्येमार्थविचाराय, तदाः असन्दिग्धं भवेदिदं यत्तदेकं सदेव सर्वेऽपि देवाः येषामेकैकोऽपि खसदृशं साहाय्यं विनियुज्य यजमानं नरं तदेकं परं ज्योतिरमृतं सत्यं प्रापयतीति ॥

अत्र काश्रन ऋच उदाहरिष्यामः, याभिस्तदेकमेव परं ज्योतिः बहुदेवताकार-भृद् वर्ण्यते— 'येपामणीं न सप्रथो नाम लेपां शश्वतामेकमिद्भुजे । वयो न पित्र्यं सहः ॥' (८. २०. १३.) । ऋषिः सोभिरः काण्वः मरुतो देवान् अधिकृत्याह । अयं भावः । तेषां मरुतां एकं नाम भ्राजमानं समुद्रवत् पृथुलं बहूनां भोगाय पित्र्यं बलमिव भवतीति । अनेन मरुतामेकाधारलं बहूनां देवानां यजमानानां वस्तुजातस्य वा उप-कारकलं च द्योतिते । वालखिल्यसूक्ते (८. ५८. २.) 'एकं वा इदं वि बभूव सर्वम्' इति स्पष्टम् । 'अयमिस जरितः पश्य ... ऋतस्य एकमासीनं हर्यतस्य पृष्ठे' (८. १००. ३. ४. ५.) अत्र ऋषिं नेमं इन्द्रास्तित्वे जातशङ्कं इन्द्र आह- 'अहमस्मि स्तोतः, पश्य, मम महिम्ना विश्वानि जातानि अतिक्रम्य स्थितोऽस्मि, ऋतस्योपगन्तारो मां वर्धयन्ति, ऋतं कामय-मानाः समारुह्य मामुपयन्ति, अहं तु एक आसीनोऽस्मि नाकपृष्ठे' इति । 'ते हिन्विरे अरुणं जेन्यं वस्वेकं पुत्रं तिसृणाम् । ते धामान्यमृता मत्यीनां अदब्धा अभिचक्षते ॥' (८. १०१. ६) । अत्र देवानां व्यापारमहिम्ना यजमाने जातं महद्धनं एकमेव ज्योतिः तिसृणां मातृणां पुत्रसेन कीर्तितम् । 'स सप्तधीतिभिहितः नद्यो अजिन्वददुहः । या एकमिक्ष वार्ष्युः ॥१ (९. ९. ४.) । भूरादिसप्तलोकधामगताभिः धीशक्तिभिर्धारितः स (सोमः) तेजोवाहिनीरप्रीणयत् । ताश्च नद्यः 'एकं अक्षि' विश्वेक चक्षुःशब्दवाच्यं सर्वार्थदर्शि ज्योतिः अवर्धयन् इति भावः । 'महन्महत्या असुरत्नमेकम्' (१० ५५. ४) इदं च 'महद्देवानां असुरत्तमेकम्' इति प्रागुदाहृतवाक्यप्रायम् ॥

एवं देवानां एकमूलतं एकात्मतं एकलक्ष्यतं च मन्त्रवर्णेरेव ग्राह्याणि भवन्ति । तेषां पृथक्तं तु नामतो व्यापारतो व्यक्तितश्रेत्यवध्यम् । अत एव तेषां लिङ्गानि मन्त्रेम्य एवावगम्य पूर्वेरुक्तानि । आयुध-वाहन-वर्णादयोऽपि लक्षयन्ति देवताविशे-षान् । 'बश्चरेक' इति प्रागाथमण्डलीयसूक्तात् (८. २९.) तत्त्वमिदमवगम्यते । वाहना-न्यिकृत्य निरुक्त-निघण्टौ (१. १५.) 'हरी इन्द्रस्य' इत्यारम्य 'नियुतो वायोः' इत्यन्तं पर्यते । एवमपि देवतालिङ्गानि मन्त्रवर्णेष्वेव लक्ष्यन्ते ।।

अथेदं बक्तव्यम् । यद्यपि सर्वेषां देवानां कर्माणि ऊर्ध्वमूलानि परसाद्वाम्नः

प्रारमन्त इत्यसंग्रयं, तथाऽपि तेषां प्राधान्यं साक्षात्साहाय्यं आरादुपकारकतं वा यजमानस्य अध्वरपद्वाच्येन अन्तर्यागमार्गेण दिवमारोहतः यात्राद्यायत्तमिति वक्तव्यम् ।
विश्वमेव द्यन्तर्वहिर्वा देवतानां अधिकारक्षेत्रम् । तस्मात्तासां कर्तव्यानि ऊर्ध्वम्लाद्
आपृथिच्याः प्रवृत्तानि प्रसरन्ति, तत्र तत्र सोपानपदिवशेषेषु यावदपेश्चं विभिद्यन्ते ।
यद्यपि एकेकस्मिन् धामनि मध्येमार्ग तद्धिष्ठानदेवतायाः प्राधान्येनाधिकारः,
तथाऽपि सा एकमेव ग्रुखं परमस्य देवदेवस्य । अन्याश्च देवतास्तस्याः पश्चात् परस्ताद्वा
च्यापृतास्तत्साहाय्येऽवतिष्ठन्ते । इदमेव तत्त्वमाधारो भवति मन्नदशामृषीणां देवतास्तवेषु, यत्र बह्वीपु देवतासु स्तूयमानास्विष एकेकामिष सर्वदेवात्मभावेन प्रकरणवस्नात्
पृथक्तेन च उपतिष्ठते स्तोता यजमानः । ऋषेर्मन्त्रद्रष्टुरिमे देवाः सत्याः, न तु
काल्पनिका इति किम्र वक्तव्यम् १

अथेदमवधातन्यम् । अन्तर्यजने चलति, यजमानस्य तत्तत्यदमिष्ठशातुरग्न्यादेदेवस्य च सम्बन्धोऽभिनिष्पद्यते । स च पिता-पुत्र-सिखलादिरूपो बहुविधो लक्ष्यते वेदे । अन्यच इदं चित्रं, यद् यो देवः पालकः पिता पूज्यो भवति, स एव यजमाने जाय-मानः पुत्रो भवतीति । अत एव सर्वेऽपि देवाः ब्रह्माण्डेऽधिकाराय प्राप्तप्रथमजनमानः यजमाने द्वितीयं जन्म लभन्ते । तसाद् द्विजन्मानो देवा इति सङ्गच्छते । कथं कृतो वा यजमाने देवानां द्वितीयं जन्म १ उच्यते । दिवः परस्तात् परस्माद् धाम्नः प्रस्थितस्य विश्वस्य मूर्धा द्यौः शिखरभूता भवति, तदारम्य पृथिन्यां पादभूतायां विरमतीव विश्वसृष्टिः । एवं द्यावाप्रथिन्योरन्तराले पर्वतिशिखर-पादयोरन्तर इव बहुनि पदानि गिरिप्रस्थवदवतिष्ठन्ते । तद्यावाप्रथिन्योरन्तराले पर्वतिशिखर-पादयोरन्तर इव बहुनि पदानि गिरिप्रस्थवदवतिष्ठन्ते । तद्यावाप्रथिन्योरन्तराले पर्वतिश्वस्य विश्वस्य विश्वस्य । तद्यावाप्रयन्योर प्रथमजोऽप्रभवति । तस्यात्यावस्य स्वर्वा । तद्या कृते अन्येषां देवानां तत्त्वमिप सुगमं स्यात् । तत्र यथापूर्वे मञ्चवर्णाधारेणैव निर्वाहः भवति ॥

कोऽयमप्रिदेवः यः प्रवोध्य ऋषिभिरीङ्यते ? नायं न्तं भौतिको भवितुमहिति, षश्चसु भूतेषु तृतीयस्य तस्य जडतात्, तेजल्वाभिमानित्नेऽपि वाद्यसङ्केतमात्रलाच । नापि स वहिर्यञ्चकमीण अरणिनिर्माथतो वा भवितुमहिति, यं देवं विना अमृतानां देवानां सम्मदो न विद्यते । 'न ऋते तां अमृता मादयन्ते' इति हि मन्नदृष्टिः । देवोऽ यमप्रिः 'कविकृतः', क्रान्तदर्श्विनः प्रज्ञा असेति वहुशो गीयते वेदेषु । असिन् सर्वे यञ्चरहस्यज्ञानं निहितं, असिन् सर्वेऽपि रमन्ते अमर्ला इत्येवमर्थको मन्नराशिर्जेजीयते

दाशतय्यां संहितायाम् । स मुखं भवति देवानां, आस्यं च भवति । स हि सर्वे यजमानेनार्पितं हविः देवान् प्रापयति । स एव देवानामग्रे तिष्ठन् प्रमुखो यजमानमुप-गच्छति हिनरादानाय । हिनर्पणानि प्रणतीश्र खीकृत्य देवानाखादयित, प्रीणयति । तस्मात्स द्तो देवानाम् । तद्वारेणैव मत्यों इमर्त्यैः सह व्यवहर्तु प्रभवति । स नेता 'नर' उच्यते । होता च यञ्चस्य ऋलिक् । स निर्वहन् यज्ञविधि देवानाह्वयति यज-मानकृतद्रव्यत्यागपरित्रहाय । स एव तस्मात्सर्वेषामाद्यो देवानां मर्त्ये जनितुम् । इदं च प्रागुक्तं द्वितीयं तस्य जनम । स 'ऋतुः' दैवी दृढप्रज्ञाशक्तिः मानुषे 'एवमेतत् , नान्यथा' इति अध्यवसायात्मिका बुद्धिर्भवति । ताद्यः 'ऋतुः' यदा अरण्योर्निर्भथनाद्याञ्चि-काग्निरिव द्यावापृथिव्योर्विश्वस्य पित्रोरनुग्रहयोगात् मर्त्यस्य हृद्यवेद्यां प्रादुर्भूतो भवति, तदा सुप्तोत्थित इव यजमानस्वात्मार्पणान्यादाय पदे पदे दिवमारोहति । सोऽयमग्निः हृदयखदैवज्वाली भवति, यस खं वासस्थानं बृहती दौः, यश्र मर्स्येष्वमत्यीं जायते । जातश्र स सप्तभिः खसुभिः पोषितो भवति । सप्तमातृस्तनन्धयं तं आपः सप्तसिन्धवः समादृत्य पुणन्तीति वर्ण्यते । इदं च सप्तकं भूरादिसत्यलोकान्ताः सप्तभूमिकागताः सप्तत्त्वात्मिकाः शक्तय इति ग्राह्मम् । सप्ततत्त्वात्मकः सप्तभूमिका-ज्ञानशक्तिवैभवानि अस्मिन्नग्रावनस्थितानीति बोध्यम् । अत एवानेन हविराद्यर्पणेषु उपात्तेषु सप्तापि धामानि तद्भागहराणि भवन्तीति द्योतियतुं सप्तार्चिस्सप्तजिह्वादिः अग्निपर्यायशब्दः प्रयुज्यते । तथा यजमानदानेषु सप्तभूमिकाः प्रापितेषु, तत्र यजमानस्य धामानि सिद्धानि भवन्ति, तदीयदेवानाममत्यानां जन्मापि मर्त्ये यजमाने सम्भवति ॥

बहुच्यपदेशमागित्रवेंदे गीतो गुहापदवाच्ये रहिस हृदये निहितः किल । अग्नि-धर्मनोधकानि कानिचिन्नामानि रूपापयतो मन्नवर्णान् साभिप्रायानुदाहृत्य कथं अग्निरेव स्कन्दः कुमार इति पुराणेषु प्रथितोऽभवदिति निरूपियष्यामः । अनादेः कालाद्द्यीणां अयं दृढः प्रत्ययः, यदग्निर्नाम सत्यो देवः, न काल्पनिकः नापि केवलं भौतिको याज्ञिको वा, किंतु देवोऽयममत्यों मत्येष्विति । भृगुपदवाच्याः सत्यसौरप्रभाशक्तय ऋषितं प्राप्ताः दिवोऽग्निमाहृत्य मानुषे निधिभूतं मित्रमिव न्यधुरित्याहुः । किमर्थम् १ मानुषस्य दिव्यजन्मलाभायेति गायन्ति । तथा च राहूगणः – 'द्धुष्ट्वा भृगवो मानुषेषु …… मित्रं न श्रेवं दिव्याय जन्मने' (१. ५८. ४.) । ईदृश्य ऋचो बह्वयो दृश्यन्ते, यासां तात्पर्यं न सङ्गच्छेत यदि वयं ऋषीणां किमपि रहसं अन्तविंश्वं विदितिमति नाम्युपगग्छेम । 'इमं नो यज्ञममृतेषु धेहि इमा हन्या जातवेदो जुपख' (३. २१. १)। 'भी: अप्रे सर्वेषां जातानां वेत्तः! तमिमं अस्पदीयं यज्ञं अमृतेषु देवेषु धेहि, इमानि इच्यानि तत्रार्पयितुमहिसि,' इति प्रार्थयते यजमान ऋषिः । 'अयं कविरकविषु प्रचेता मर्त्येष्वप्रिरमृतो निधायि' (७. ४. ४.) । अयमितः क्रान्तदर्शी 'अकविषु' अतथाभूतेषु इष्टिहीनेषु मर्त्येषु अयममृतो न्यधायि इति स्फुटार्थो वसिष्ठस्य मन्नः । 'महानसि अध्वरस प्रकेतः .... ... न ऋते लदमृता मादयन्ते (७. ११. १.) । स्वर्गाध्व-प्रयाणात्मकं यज्ञं अधिकृत्य प्रकृष्टज्ञानीयेतः अग्निः । तसाहते देवानां सम्मदी न विद्यत इति वसिष्टः पुनरत्र बृते । 'अप्तिं खुनुं सहसो जातवेदः .... .... दिता योड भूदमृतो मर्लेषु' (८. ७१. ११.) । खयं दिन्योऽपि अत्र मर्लेषु अमर्ल्य इति द्विधाभृत इत्युक्तम् । 'अपश्यमस्य महतो महिलं अमर्त्यस्य मर्त्यासु विक्षु' (१०. ७९. १.) । अग्नेः अमर्त्यस महतो महिमानं मर्त्येषु अहमद्राक्षमिति सौचीकस मन्नदृष्टेस्तात्पर्यम् । अत्रि-मण्डले स्पष्टार्थ एष मन्त्रो भवति— 'अग्निर्देवेषु राजति अग्निर्भर्तेष्वाविशन् । अग्निर्नी हृव्यवाहनः अग्निं धीभिः सपर्यत ॥' (५. २५. ४.) इति । तत्रैव मण्डले (सू. ११ ऋ. २.) 'यज्ञस्य केतुं' इति मन्त्रे, यज्ञविषयक-प्रज्ञाविशेषवान् अग्निः, होता इन्द्रेणान्यैश्र देवैः सह एकं रथं अध्यासीनो वर्हिरेतीति कथितम् । 'यो मर्ल्येष्वमृत ऋतावा' (१. ७७. १.) इति राहूगणस, 'विश्वायुर्यो अमृतो मर्लेषु' (इ. इ. २.) 'स मर्त्येष्वमृत प्रचेताः' (६. ५. ५.) 'उप वो गीर्भिरमृतं विवासत' (६. १५. ६.) इति भारद्वाजस्य च मञ्जवणीः मत्र्येष्वमृतमग्रिम्रद्धोषयन्ति ॥

एवममत्यों ऽग्निरस्ति चेदसासु, स वर्तेतैव कुत्राप्यसासु गूढे स्थाने । तच हत्पद-बाच्यं रहस्यमन्तरमाहुर्मश्रद्रष्टारः । तदेव गुहापदेन व्यवहियते । अग्नेरावासः सा गुहा बहुषु मन्त्रेष्वाम्नायते । तदत्रं पराशर-विश्वामित्र-वामदेवानां स्केम्यः सङ्क्षेपतो मन्त्रभागान् उल्लिखामः—

'पश्चा न तायुं गुहा चतन्तं नमो युजानं नमो वहन्तम्' (१. ६५. १.), 'हस्ते द्रधानो नृम्णा विश्वान्यमे देवान् धाद् गुहा निषीदन् । विदन्तीमत्रनरो थियं धा हृदा यत्तष्टान् मन्त्रानशंसन्' (१. ६७. २.), 'विश्वायुरमे गुहा गुहं गाः' (१. ६७. ३.), 'य ई विकेत गुहा भवन्तम्' (१. ६७. ४.), 'चित्रं सन्तं गुहा हितम्' (४. ७. ६.), 'गुहा चरन्तं सखिभिः शिवेभिः' (३. १. ९.) । एवमादयो मन्त्रवर्णा अमेर्गुहावासं रहसं

बन्तर्निहितं हृदयप्रदीरयन्ति ॥

अथ सप्ततस्वात्मकं विश्वं अस्मिन्नमर्टोऽग्रौ निहितं इति सर्वथा सप्तकसम्बन्धिने न्ययं वर्ण्यते । सन्तं वलं ज्योतिः आनन्द इति सर्वाण सप्तधा भवन्तीति गीयते, अत एवाग्रेः सप्तकसम्बन्धनं बहुधोक्तम्— 'आ यस्मिन् सप्तर्द्धमयस्तता यञ्चस्य नेतिर' (२. ५. २.), 'दमे दमे सप्त रला दधानोऽग्निहोंता निषसाद यजीयान्' (५. १. ५.), 'इदं मे अग्ने कियते पावकामिनते गुरुं भारं न मन्म । बृहद् दधाय ध्वता गमीरं यहं पृष्ठं प्रयसा सप्तधातु॥' (३. ५. ६.) । सप्तभूमिकाभारं दुर्भरं वोढुं न शक्तोऽस्ति, अतः पावक, भोः! इगं च चिन्ताभारं मद्यं मा दाः इति सारांशः । 'सप्त स्वसूररुपीर्वावशानी विद्वान् मध्व उज्जभारा दश्चे कम् ।' (१०. ५. ५.) इति त्रितः । अन्यत्र— 'सप्त धामानि परियन्नमर्त्य' इति (१०. १२२. ३.) । 'सप्त क्षपः प्रतिहिताः शरीरे' इति शुक्कयजुन्वेदीयं मन्त्रं यास्केनोदाहृतं च सारयामः । तस्मात् सप्त गिरयः, सप्त सिन्धवः, सप्त क्षपः, सप्त स्वसारः, सप्त धामानि इति सर्वत्र सप्तकं श्रूयते । इदं च प्रागुक्तप्रकारेण सप्ततन्वात्मिकां विश्वसत्तामधिकृत्य तद्गतज्ञानशक्तितेजोविशेषवद् भूमिकापरम्पराणां तदाधिकारिकदेवतानां वा यथासम्भवं द्योतकिमिति बोध्यम् ॥

अथ अग्निखरूपिनचारे ग्रुख्यप्रसत्त्या अपां खरूपं विचारियतन्यम् । का इमा आपः मिन्धवो वा, याः सप्तविधा उद्घोष्यन्ते वेदमन्नेषु ? ता ऋतस्य धाराः परस्याश्रितः प्रवाहाः, परिचत्तेजोवाहिन्यः । इमाश्र तदावरकस्य वृत्रासुरस्य वज्रेण हत्या देवराजेन इन्द्रेण विसृज्य निर्मुच्यन्त इति बाद्याः । पार्थिवचैतन्ये ऋतधाराप्रवेशं यः प्रतिरूणिद्धि तस्यासुरस्य बाद्यः सङ्केतो वृत्रशन्दवाच्यो मेघ इत्यवधयम् । वसिष्ठवामदेवसक्तेम्यः तत्रापि विशेषतः 'समुद्रज्येष्ठाः' (७. ४९.) 'समुद्राद्मिंः' (४-५८) इत्याम्यां स्फुटमिदमवगम्यते, यदखण्डसत्यखरूपस्य रूपकं विम्बमेव समुद्रः, आप एव ऋतिचद्धाराः, सिन्धवः सप्त विश्वभूमिका-सप्तकात-सर्जनधारणतेजोवाहिन्यः शक्तयश्रेति । इदं च सङ्केतरहस्यं वैश्वा-मित्रस्य आदस्य आग्नेयसक्तस्य तात्पर्यविचारादसन्दिग्धमवधार्यते । तदत्र समासतः प्रधानविषयान् आवेदयामः ॥

अग्निमदर्शमप्सु देवाः । तसिन् सप्त बलिष्ठाः (यह्वीः) पुष्टि प्राप्ताः । स च मोदवान् अभवत् । जन्मना श्वेतः संवर्धनेन रक्तः (अरुषः) अरुणो वा । ताः अधाः तं नवप्रस्तं शिशुं अभिजग्धः (अभ्यारुः) । ज्योतिर्वसानः अप्सु परितो वसन् अन्यूनानि विपुलानि वैभवानि स खयं अकल्पयत् " नित्ययौवना देव्यस्तमेकं गर्म दिधरे । ताश्च सप्तवाण्यः । प्रकाशमानधीसारमूले मधुनः प्रवाहेषु विश्वरूपेषु तस्य वपुर्विततमभवत् । अत्र धात्र्यो नद्यः (धेनवः) खयं पोषिका अवर्तन्त । साधोस्तस्य देवस्य द्वे च मातरौ विशाले भूता सुसङ्गते संवृत्ते । जन्मना स पितुः सन्त्वसमृद्धि अवेदीत् । स खीया धारा व्यसृजत्, खीया विपुलाः सरितश्च । खयमेकः बह्वीनां वर्धमानानां मातृणां स्तनन्थयो भूता समवर्धत । ऋते बृहति अवियोज्याभिः खसृभिः (जामिभिः) तसे परिकल्पितं वासं स खीचकार । " अपारे खीये रहिस स्थाने वसन्तं तं अमृतं दुदुहुस्ताः । अयं वैश्वामित्रस्रक्तेकदेशस्य सारांशः ॥

अथ मन्त्रस्थपदानि तत्र तत्रोपयुज्य सङ्कतार्थविवरणं करिष्यामः । इमाश्र सप्त (नद्यः) आपः सत्या दिव्याथ भवन्ति । उचैर्घाम्नस्ता अग्निमानैषुरत्र प्रतिष्ठापयितुम् । स चामिर्दिव्यं रहस्यं वस्तु, पृथिव्यां ओषधीषु निहितः, अरणिभूतयोः द्यावापृथिव्योः मर्पणादाविर्भावियतन्यः । अतो द्यावापृथिन्योः श्विश्चरुन्यते, शुद्धसत्त्वमनःप्रभाना द्यस्याना चिदेव दौरुच्यते । पार्थिव-मनःप्रज्ञाप्रधाना जागरितस्थाना चित् तु पृथिवीति सङ्के-विता । उभयोर्व्यापारवलात् प्रयासतो मर्त्यः तद्रहस्यं वस्तु अप्रयाख्यं निष्पादयेत् । दिन्यास्वप्सु तु स सुदर्शः, बलेन ज्ञानेन भोगेन च युक्तः सुगमः सुखेन जातो भवति । जन्मना शुभ्रः कियया वर्धमानोऽहणो जायते । जातमात्राय तस्मै देवाः प्रादुस्तेजो बर्ल बपुत्र । सप्त महत्यो (धेनाः) नद्यस्तं वर्धयन्ति । धेनुश्च-दवाच्याः सिन्धवोऽत्र अश्वा इति अभिवर्णिताः । अत्रेदं कारणं भवति । धेनुपर्यायो गौः ज्ञानात्मिकायाः शक्तेः सङ्केतो वेदे । अश्वस्तु क्रियात्मिकायाः शक्तेः । अश्वोऽत्र प्राणगता कार्यकारकशक्तिः । अग्रेराधाने जनने च अप्खरूपा धेनवः प्राणात्मकतां भजन्ते । स च प्राणः प्राणिति, करोति, कामयते, भ्रुनक्ति च । अग्निरेव प्रथमं पार्थिवो घर्मात्मको भूता, ततः परं त्राणी भवति, अन्ते च खर्ग्योऽग्निश्च । एवं सप्तविधा आप ऊर्ध्वमेत्य शुद्धसत्त्वमनः-प्रधाना (यह्वीः) दिव्या भवन्ति । उत्तमं प्रज्ञानं सत्यमेव तासां उद्भवस्थानम् । त्रसादेव ताः प्रवहन्ति । सप्तवाचस्तु (सप्त वाणीः) सर्वेश्वरस्य देवस्य विसृष्टिरूपा आविष्कारशक्तय इति प्राह्मम् । सर्वेषां वस्तूनां पिता प्रश्वः पुमान् , स तेषां रहस्यो-द्भवधामनि गृढः स्थितः । तच उत्तमं चित्पदम् । अग्निः सखिभिर्देवैः सप्तमिरद्भिश्र सह तत्पदमारोहति । स चाग्नेः खर्गारोहः असासु मर्त्येषु यजमानेषु पृथिवीश्चन्द-

क्रिक्षतां जागरितस्थानां प्रज्ञां अजहदेव निर्वत्येते । अग्रिस्तेन खर्गारोहेण सर्ववस्तूनां पितुः समृद्धस्य मधुनो मूलमधिगम्य तानि मधून्यावर्जयन् वर्षत्यस्पत्राणेषु । स स्तयं गर्भ दधानः पुत्रो जायते । अत एव स नित्यः कुमारः, शुक्रं ज्योतिः, शुभ्रः प्रमान्, एक आत्मा वैश्वानरात्मना मानवे मर्त्येडमर्त्यः सिद्धो भवति । कविऋतुः, दिव्यः शिश्चः, (देवकुमारः) तस्रोह जन्म, तस्य पोषः, अद्भिः संवर्धनं, नद्य एव आपः, बैनवः ता एव पुनरश्वाः इत्यादयः सङ्केतरहस्यार्थान् अन्तरेण तात्पर्यसङ्गत्या नीपपत्ति क्षमन्ते । यदि सङ्कतगोप्यमन्तरा कमप्यर्थमेषां निर्णेतुं प्रयतमिह, असम्भावितकलपनैव सिध्येत्, न चेदुन्मत्तप्रलापिलं मन्त्रद्रष्ट्रवारोपितवन्तः स्थाम । ईद्याः सङ्केताः स्वयमेव विवृतगृढार्थाः स्पष्टं लक्ष्यन्ते ऽन्यत्रापि सक्तेषु । 'समुद्रादृर्मि'रित्यारभ्य 'तमश्याम मधु-मन्तं तमूर्मिम्' इत्यन्तं वामदेवसक्तं प्रस्कुटं वेदरहस्यं लक्षयतीति कः सन्देहः ? अथ च "घृतस्य नाम गुह्यं यदिता", 'जिह्वा देवानां अमृतस्य नाभिः', 'एता अर्वन्ति हृद्यात् सम्रद्रात्', 'घृतस्य धारा .... ... सरितो न धेना अन्तर्हदा मनसा प्यमानाः', 'अप्रिं योषाः कल्याण्यः समयमानासो अग्निम्', 'धामन् ते विश्वं भ्रुवनमधिश्रितम्', 'अन्तः सम्रद्रे हृद्यन्तरायुषि" इत्यादि-वाक्यवाक्यैकदेशेभ्यः इदं स्फुटमवगम्यते, यद् घृतं मधु धेतुः आपः योषाः हत् अन्तः समुद्रः-इत्यादयः शब्दाः स्वीयान् महतो रहस्यार्थान् स्वयमेव विवृण्वत इति । ईदशानां साङ्केतिकानां रूपाणां कानिचित्पुराणेषु स्पष्टमव-शिष्टानि लक्ष्यन्ते । श्रीरसागरवासी अनन्तशयनो विष्णुरित्युक्ते, नायमनन्तः कोऽपि प्राकृतः सर्पः, न वा क्षीरं च मधुरं पार्थिवं गव्यं, नापि समुद्रो दुग्धवारां राशिः । सर्वव्यापी विष्णुः परिच्छेदशून्ये अनन्ते सद्भावे आनन्दमये नित्ये वस्तुनि अवतिष्ठत इति सङ्केतार्थः । ननु पुराणानां कर्तारः पुरोहिता जडबुद्धयः सूर्यचन्द्रोपरागतत्त्वस्थापि अनिभन्नाः कथं गहनानि तत्त्वानि जानीयुः ? साधारणपार्थिव-सर्प-श्वीरसागरानेव ते श्रुवते, वयमेव सद्भेतार्थं कल्पयाम इति चेत् , नाऽवश्यकी कल्पनाऽसाभिः कार्या । त एव लाक्षणिकै: शब्दै: सङ्केतकल्पनां मुद्रियला गहनानि तत्त्वानि सार्वलौकिकदर्श-नाय ख्यापयामासुः । ते च शब्दाः, व्यापको 'विष्णुः' शेषसर्पः 'अनन्तः' आनन्द-मयं 'मधुरं श्वीरं' नित्याखण्डसत्खरूपः 'समुद्रः' इति बोध्याः ॥

अथ यो वेदेऽग्निः कुमारः कीर्त्यते, स पुराणेषु अग्निजः स्कन्द इति कथ्यते । कुराणेषु कुमारकथात्रस्तावे ये विषयाः सर्यन्ते, ते सङ्कतमाषावेषान्तरैर्वेदे श्र्यन्ते ।

यद्यपि कथाविस्तरेषु तत्र तत्र पुराणानि विश्वतिपद्यन्ते, तथाऽपि सर्वाणि पुराणानि कुमारतस्वमधिकु स्र प्राधान्येन एककण्ठानि भवन्ति । महाभारतावलोकने निस्तंश्वर्यं इदं भवति, यद्वनपर्वणि आङ्गिरसोपाच्याने स्कन्दोत्पत्तिविवरणे लक्ष्यमाणा विषया वेदेभ्य एवोद्वृत्य प्रोक्ता इति । भाषाभेदेऽपि क्वचिद्वैदिकान् शब्दान् प्रायशो वेदप्रति-पादितानेवार्थानाविष्करोति महाभारतसंहिता । परस्मात्स्वधाम्नः पितुरागतः पुत्रोऽग्निः कुमारो वर्ण्यते वेदे, महादेवात्स्कन्नं तेजः स्कन्दः सुन्नद्मण्यः कुमारो भारते पुराणे च । ओषधीषु जातो वेदे, शरवणे पुराणे, अप्सु संवर्धितो वेदे, गङ्गायां पुराणे । धेनुभिः संवर्धनं वेदे, कृत्तिकाभिः क्षीरदानं पुराणे । आपो गावोऽथा वा मातरः स्वसारो वा सप्त वेदे, पुराणे तु पडेन मातरः एकां परमपदभूमिकां मातरं वर्जियता ॥

अथ च महाभारते इन्द्रो मानसगैले तिष्ठनमेरागमनं प्रतिपालयति स्मेति पट्यते । 'स शैलं मानसं गला ध्यायत्रर्थमिदं भृशम्' (वनपर्व-अ०. २२२.), धेनवी नद्यी मातरः अग्नेर्धात्र्य इति च पठ्यते— ''एता नद्यस्तु धिष्ण्यानां मातरो याः प्रकीर्तिताः" (अ०- २२१. श्लो०- २६.) । एवं स्कन्दोत्पत्तिकथायां विचार्यमाणायां वैदिकी सङ्केत-भाषा पुराणकथाया मूलं भवतीत्यसंशयम् । स्कन्द एवाग्निरिति संशयच्छेदकं वाक्यं वेदाधारकं त्रूते महाभारतसंहिता । अद्भुतनामकोऽग्नियों वेदे वर्णितः स एव स्कन्द इति स्पष्टमाह- 'अद्भुतस्य तु माहात्म्यं यथा वेदेषु कीर्तितम्' इति (वनपर्व- २२१-३०.) । तथा अग्रयो बहवः प्रोक्ता आङ्गिरसोपाच्याने । तत्र अद्भुतोऽप्रिर्वेदे वर्णितः किल । यदि वेदे अग्निरद्धतपदेन व्यवहतो दृश्येत, तदा महाभारतकारो वेदस्कार्थज्ञानवलात् पुराणप्रकारककथायां अद्भुताख्यस्याग्नेः स्कन्दस्य इतिवृत्तं निवेशितवानिति शक्यं वदि-तुम् । परं तु, यथा अग्निः पुरोहितो यज्ञस्य, होता, मुखं दृतो वा देवानां, सेनानीः, सप्तजिह्न इति कीर्र्यते, न तथा अद्भुतपदं अग्निलिङ्गलेन प्रख्यातं भवति । तसादत्र विचारो भवति । ऋग्वेदे पश्चविंशत्यधिकेषु स्थलेषु अद्भुतपदं प्रयुक्तं दृश्यते, अन्यत्र चतुर्षु समासान्तर्गतं भवति, यथा 'अद्भुतैनसः' इति । अत्र प्रथमं अद्भुतपदार्थनिर्णयः कार्यः । अद्भुतं लौकिकसंस्कृतभाषायामिव वेदेऽपि आश्चर्यपर्यायो भवतीति निर्वि-वादम् । 'महत्' इत्यर्थेऽपि बहुत्र प्रयुज्यते, तथा सायणीया व्याख्या च भवति । विश्वातीतं परं सत्यं महत्पदवाच्यं वेदे, यथा 'महदेवानामसुरत्नमेकम्' इत्यादौ । तदेव अमहत्' 'अद्भुतं' आश्वर्षे भवति । इदमेव प्रतिविम्बितं 'आश्वर्यवत्पव्यति' इत्युपनिषद्वाक्ये । छपनिषत्सु ब्रह्मपदमपि बृहतेर्धातोरर्थानुगमात् महत्पर्यायो मवति । 'महतो महीयान्' इत्यौपनिषदः पुरुषश्च श्रूयते । परं ज्योतिः पितैव कुमारो जात इति वेदे अद्भुतसंद्रोऽ प्रिगीयते— 'न भूतं अद्भुतं' इति नैरुक्तं निरङ्कशं निर्वचनं क्वचिद्वरुम्ब्य व्याचक्षाणोऽपि सायणः प्रायशः 'आश्चरं' 'महत्' इत्येव व्याचष्टे । अत्र प्रथमं समासान्तर्गतं अद्भुतपदं विमृत्य, ततः परं तत्पदं अग्नि-परस्नेन प्रयुज्यमानं परीक्षिष्यामहे ॥

'अद्भुतेनसः' इति मरुतां विशेषणत्नेन सकृत्, आदित्यानां च सकृत्, एवं द्विः प्रयोगो दृश्यत ऋक्संहितायाम् । अद्भुतं न भूतं एनः पापं येषु ते मरुत इति सायणो मन्यते । नैतद्द भवति । अद्भुतानि एनांसि येषु त इति उपपन्नतरम् । कुतः १ मरुत्रअण्डकर्माणः प्रथिता वेदे । चण्डकर्माणः पापा इति लोके साधारणोऽभिप्रायः । मरुतां कर्माणि चण्डान्यपि न साधारणानि तस्मादद्भुतानीत्याश्येन अद्भुतपापा इत्युक्तम् । अस्मासु मानुषेष्विच तेषु पापं न विद्यत इति फलितोऽर्थः । अत्र अद्भुतं आश्चर्यमिति महणेन सायणीयतात्पर्यं सिध्यति, स्वच्छन्दनिर्वचनस्य अन्येक्षता भावपृष्टेरक्षतिश्चेति अवधेयम् । प्रायः सर्वत्र अद्भुत इत्यग्नेच्यपदेश इति निरूपणाय सर्वाणि ऋग्वेदीय-प्रयोगस्मलानि परीक्षितच्यानि । यत्र कुत्रापि अन्यदैवत्ये सौम्ये एन्द्रे वा मन्त्रे तत् पदं प्रयुक्तं दृश्यते, तत्रापि अग्निगुणयोधकानि विशेषणानि प्रयुज्यन्ते । तच पुरस्तात् प्रदर्शयिष्यामः । केवलं आश्चर्यार्थप्रयुक्तानि स्थलानि वर्जयता देवतापरत्नेन निर्दिष्टानि एव निरीक्षामहे ॥

'न नूनमित नो श्वः कस्तद्वेद यद्द्युतम्' (१. १००. १.) । अत्र परं वस्तु निर्दिष्टम्— 'स हि कतुः स मर्यः स साधुर्मित्रो न भृद्द्युतस्य रथीः' (१. ००. १.) । अत्र अद्युतस्य महतो भृतस्य सारिथरितरित्युक्तम् । 'सदसस्पतिमद्धतं प्रियमिन्द्रस्य' (१. १८. ६) इन्द्रस्य प्रियः किल अप्रिरद्धुतः । 'श्विः पावको अद्भुतः मध्वा यद्गं मिमिश्वति' (१. १४. १.) । अप्रिमद्धुतं गायति दीर्घतमाः । 'देवो देवानामित मित्रो अद्भुतः' (१. ९४. १३.) अत्राप्यप्रिरद्धुतः । 'विशां राजानमद्भुतं अध्यक्षं धर्मणामिमम् । अप्रि-मीळे स उभवत्' (८. ४३. २४.) । अप्रिरद्भुतः स्पष्टः । 'तं नो अप्रे अद्भुत कता दक्षस्य महना' (५. १०. २०) । 'तं हि सत्यो अद्भुतो दाता वाजस्य गोमतः' (५. २३. २०) । अप्रिरेवाद्भुतः सम्बोध्यते— 'द्भुषः सर्पिरासुतिः प्रको होता वरेण्यः । सहसस्पुत्रो अद्भुतः' (२ ०. १.) अप्रिरेवात्र देवता । 'व्यस्तभाद्रोदसी मित्रो अद्भुतः' (६. ८. ३०)

भिप्तरेव निर्दिष्टः । 'स सं सुप्रीतो वीतह्रव्ये अद्भुत' (६. १५. २.) अग्नरेव सम्बोधनम् । 'स्तोता यत्ते अनुव्रत उक्थानि ऋतुथा दधे । ग्रुचिः पावक उच्यते सो अद्भुतः ॥' (८. १६. १९.) अयं ऐन्हो मन्नः । अत्रापि अग्निधमंवन्तेन स्तुता देवता । ग्रुचिः पावकः, अद्भुत इत्यिपिविशेषणानि प्रयुक्तानि भवन्ति । 'सं राजेव सुव्रतो गिरः सोमा विवेशिष । पुनानो वह्ने अद्भुत ॥' (९. २०. ५.) अत्र सोमो देवता, सम्बोधने 'वह्ने' 'अद्भुत' इति प्रयुक्तम् । 'श्रास इत्था महानिस अमित्रसादो अद्भुतः' (१०. १५२. १.) अत्र सक्रदेव अग्निलिङ्गवर्ग इन्द्रः अद्भुत इति स्तुतः । 'यो असे ह्व्येष्ट्रतविद्भिरविध्न ..... उक्ष्यिते स्तुतः' (२. २६. १.) । ब्रह्मणस्पतिरत्र देवः, सक्रदेव अद्भुतविशेषणमस्य लक्ष्यते । सक्रत् मित्रावरुणौ अद्भुतौ (५. ६६. १.) इत्युक्तम् । सक्रत् समासान्तर्गतं अद्भतपदं मित्रावरुणौ अद्भुतौ (५. ६६. १.) इत्युक्तम् । सक्रत् समासान्तर्गतं अद्भतपदं मित्रावरुणपरं भवति— 'अद्धतक्रत्' (५. ००. १.) इति । तथा सक्रत् 'अद्धतक्रतुम्' (८. २३. ८.) इति अग्निपरम् । 'अद्धतैनसां' (५. ८०. ७.) इति मरुतां विशेषणं प्राग् विचारितं सार्यम् । 'अस्ति देवा..... आदित्यास अद्धतैनसः' (८. ६७. ०.) इति अन्यत्र भवति ॥

ऋग्वेदे अद्धतपदप्रयोगस्थलानि सर्वाणि परीक्षितानि । साधारण्येन केवलं आश्चर्यार्थे प्रयुक्तानि नेह दर्शितानि, प्रयोजनाभावात् । सर्वत्र अग्नेवैशिष्ट्यं अद्धतपद-द्योतितं भवति । कदाचिदत्र दर्शितप्रकारेण अन्यदेवताविशेषणलेन दृष्टमिति तथ्यम् । न तावता हासापत्तिरद्धतपदिवशेषितस्य अग्नेवैशिष्ट्यस्य । परस्य ज्योतिषः अग्निरूपेण अवस्थितस्यैव अद्धतशब्देन व्यवहारो वेद इति निरूपितम् । एकस्यैव परस्य देवस्य बहु-देवताकारस्रात् किचिदन्योऽपि देव इन्द्रः सोमो वा अद्धतविशेषणेन प्रतिपाद्यते । अग्निरेव सर्वा देवता इत्यपि गीयते । यथा वैश्वानरीयस्तेषु किचित् सूर्य एव प्रति-पाद्यमानेऽपि वैश्वानरपदं अग्निमेव लक्षयित, तथा अद्भतपदं अन्यदेवताविशेषणतया कदाचित्त्रयुक्तमिप अग्निमेव विशिष्टतया ख्यापयतीत्यवधार्यम् ॥

'अद्भुतसामेर्माहात्म्यं वेदेषु परिकीर्तितम्' आख्यातुं प्रतिज्ञाय महाभारतकारः स्कन्दोत्पत्तिवृत्तान्तं कथारूपेणोपपादयामास । इदं च वेदमूललं कुमारतक्त्वस्य वैश्वा-मित्रामिस्कार्थविचारादुदाह्ताम्य ऋग्म्यश्च विस्पष्टं भवति । यद्यपि स्कन्दकथासारांशः पुराणेषु महाभारतसंहितायां च उभयत्रैक एव भवति, तथाऽपि वैयासिकी संहिता भाषया भावेन च वेदभाषायाः सङ्केतरूपलनिरूपणे बहुतरामुपयुक्तेति तामेवोदाहार्ष ।

एवं वृत्रवधादि-पुराणकथानां च वेदमूलतं बोध्यम् । अत्र तु अग्निस्तरूपिचार एवं प्रसक्तः, तदनुप्रसक्त्या पौराणिकस्कन्दकथामूलपरीक्षणेन वेदमावायाः सङ्केतरूपतं दृढी-कृतम् ॥

स एष ऋचां राशिः, ब्रह्मकोशो व्याख्यास्यते । गुढार्थप्राधान्येऽपि कर्मी-पयोगितया व्यवस्थितानां ऋचां पदार्थविचारे गवाश्वादीनि साङ्केतिकपदानि अपरि-हार्येव अन्तरर्थानुसारि-तात्पर्यपरिग्रहे व्यवसायः कार्यः । अग्न्यादीनि देवतानामानि तत्तद्वणबोधकैर्वाचकैर्व्याख्यातुं भवयान्यपि संज्ञापदानीव पदपरिष्टतिं न सहन्त इति बोध्यम् । अग्न्यादिदेवानां कचिद्वाह्यप्रपश्चे भौतिकाग्न्यादिरूपेणावस्थानं केवलं साङ्क-तिकमिति मन्तव्यम् । देवतानां स्वरूपाणि तु दिव्येनाभ्यन्तरेण वीन्मीलितेन चक्षुषा ब्राह्माणि । एकैकोऽपि देवः अद्वितीयस्य परस्य देवस्य अङ्गं गुणः शक्तिविशेषो वा इत्युक्ती अग्न्यादिः देवः न केवलं शक्तिर्गुण एव वा अङ्गं वा भवति, किं तु खयं गुणी शक्तः, व्यक्तिर्वेति बोध्यम् । समस्तेऽपि ऋग्वेदे एकरूपा सङ्कतव्यवस्था । यद्यपि ऋषीणां मन्त्रदृष्टिषु कचिद्भावपुष्टिरधिका कचिद्भाढा सरला वा वाक्यगतिः, शब्दार्थ-माधुर्यगाम्भीयदि साम्यं वा न लक्ष्येत, क्रचित्सङ्केतगृढार्थवाहुल्यं वा दृश्येत, तथाऽपि सर्वेषां मन्त्रद्रष्ट्रणां एकमेव परमं लक्ष्यं, एकमेव रहस्यं, एक एव सङ्कतसम्प्रदायः । अत एव रहस्यार्थपरिज्ञानमक्तिष्टं भवति । एकरीत्यैव हात्र साङ्केतिकशब्दार्थपरिग्रही भवति । सङ्कतव्यवस्थापरिज्ञानं वेदरहस्थावगाहनस्य द्वारं भवतीति माधुच्छन्दसेभ्यः सक्तेम्य ऋक्संहितायामादिमेभ्य एवावगम्यते । 'अग्निमीळे' सक्तमेव वेदरहस्याधि-गमाय प्रथमसोपानतया संहितायां प्रारम्भे संहिताकारैर्निवेशितमिव लक्ष्यते । इदं च मन्त्रार्थविचारावसरे सुगमं स्थादिति असंशयम् । 'अग्निमीळे' सक्तजपस्य सर्ववेदपारायण-फलं प्राहुः प्राश्चः । सर्ववेदरहस्यज्ञानवीजं अत्र द्रष्टव्यमित्याशयेन तथा फलश्चितिरिति बोध्यम् ॥

अथ ऋग्वेदसंहितायाः द्विप्रकारको विभागो भवति । अष्टकानि, अध्यायाः, वर्गाः, मन्नाश्चेति एको विभागः । अयं चाध्ययनोपयोगी । मण्डलानि, अनुवाकाः, धक्तानि ऋचश्चेत्यपरो विभागः अनुष्ठानोपयोगी । अनुष्ठानमपि द्विविधम् । कर्मानु-ष्ठानं, जपाद्यनुष्ठानं चेति । मन्नाणां कर्मभिः सम्बन्धं विनियोगमाहुर्याज्ञिकाः । तथा विशेषविनियोगो मन्नाणां तत्तत्क्रतौ स्त्रकारेण प्रदर्शितः कर्मपराणामुपयुक्तौ

(चतुर्भः खण्डः

भवति । कृत्स्त्रस्थापि वेदस्य स्वाध्याये जपे ध्याने च सामान्यविनियोगो बोध्यः । अयमेव वेदरहस्यार्थपराणामस्माकमपेक्षणीयः । तां तां देवतां साक्षात्कर्तुं मन्नार्थानु-सन्धानवलभ्यसि जगध्यानपारायणात्मके अनुष्ठाने सक्तमन्नाणां सामान्यविनियोगो द्रष्टव्यः । मन्नाक्षराणामनितरसामान्यप्रभावन्नेऽपि अर्थानुसन्धानमन्तरा मस्मन्यनग्ना-धाज्यहोमवत् पर्यवस्थेत् स्वाध्यायः । अत एव अर्थविचारवर्जं स्वाध्यायी 'स्थाणुरयं भारहर' इति निन्दास्पदमभृत् पूर्वेषाम् । कर्मपारम्यपक्षप्रमुखा आश्वलायनप्रभृतयः सन्त्रकारा अपि वेदाध्यायिना अन्तर्भुखेन एकाग्रमनसा माव्यमित्यभिप्रायेणैवमाहुः—'यत् स्वाध्यायमधीने स ब्रह्मयद्भः' 'द्यावाप्टथिच्योः सन्धिमीक्षमाणः सम्मील्य वा यथा आ युक्तमात्मानं मन्येत तथा युक्तोऽधीयीत स्वाध्यायम्' इति । तस्नात् 'स्वाध्यायोऽ ध्येतव्य इति ब्रह्मयज्ञादौ शब्दप्राधान्येऽपि अनुष्ठानं अर्थानुसन्धानपूर्वकमेव फलवदिति सिद्धम् । सोऽयं मन्नार्थविचारो देवतास्वरूपादिरहस्यविज्ञानसम्पत्तये जिज्ञासनां कर्म-

बद्धश्रद्धानामप्युपकारकः स्यादित्याशंसामहे ।।

इति श्रीमहर्षि-रमणभगवत्पादानुध्यात-श्रीभगवद्वासिष्टगणपितमुनिप्रवरान्तेवासिनः

पूर्णयोगाचार्य-श्रीमदरविन्दभगवत्पादानुध्यातस्य

भारद्वाजस्य विश्वेश्वरसूनोः

कपालिनः कृतिपु

वेदगुप्तार्थसिद्धाञ्जनस्य ऋक्संहिताभाष्यस्य भूमिका समाप्ता

## भूमिका-विषयानुक्रमणिका.

प्रथमः खण्डः (पुट १-३०)

पुर

विषय

- १-७ भूमिकास्य-विषयप्रतिपादनार्थाः सङ्ग्रहश्लोकाः ॥
- १-२ प्रन्थारम्भे जयवादः सर्वेश्वरस्य तमसः परस्तादेकस्य आत्मनः, तस्यैव श्रव्दमूर्तिधरस्योत्तमस्य पुरुषस्य, तस्यैव पुनर्वेदमूलस्य ऋचां धाग्नः परमव्योग्नश्रेति
  एवं त्रेघा जयवादेन नमस्काराक्षेपः । वेदरहस्यप्रदर्श्वन आचार्य-श्रीमद्दअरविन्दपदमहसोऽनुस्मृतिपूर्वकं वेदमर्भविभेदनार्थक-ग्रन्थकरणप्रतिज्ञा । वेदप्रतिपादितविषयानधिकत्य मतभेदोपन्यासः, सामयाचारिकैः प्रतिपद्यकाण्डद्वयात्मिका वेदव्यवस्था, व्याख्यातृणां सायणमाधवाचार्यस्य आदरातिश्चयः ॥
- ३-४ नन्यानां मारतीयेतिहासान्वेषिणां पाश्चात्यानां वेदार्थनिर्णयाय प्रवृत्तानां सायणीयं माष्यं महानाधारः । वेदान् ऋषीन् तत्समयाचारादीन् अधिकृत्यं तेषां मतम् ॥
- ५-६ अत्र अरविन्दश्रीचरणानां वेदरहस्यार्थदर्शनम्— तच गोप्यं भाषाविशेषेण सङ्केतात्मतया स्थितम्— ऋषिमश्रदेवतायजनफलानां यथार्थस्करपोपन्यासः ॥
- ७-८ गुदार्थपश्वमसदीयं अस्वीकार्यमित्येकेषां अधुनातनानां आक्षेपोपन्यासः ॥
  - ९ विपक्षोक्तिसारांशविमर्शनारम्भः। विमतोद्भावितास्रयो दोषाः, आक्षेपहेतवः॥
- १०-१२ मानुषवर्गीय-इतिहाससंशोधनात् पाश्चात्यपण्डितैः साधितस्य ऐतिहासिक-सिद्धान्तस्य विरुद्धोऽसदीयगृदार्थसिद्धान्त इति प्रथम आक्षेपः । तस्य सविचारं प्रत्युत्तरम् । भीमदरविन्दपादैः प्रतिपादितस्य मारतीय-आष्या-त्मिकेतिहासतत्त्वस्य उदाहरणम् ॥
- १३-१५ कयं चजुमार्गमिच्छन्तोऽपि प्राज्ञाः पात्रात्या ऋग्वेदऋषीणां प्राकृतावस्यां निश्चिन्वन्तीति विचारः । तद्युयायिनां भारताभिजनानां पात्रात्यश्चणण-

वर्त्मनि एतावताऽिष कालेन व्यामोहो न न्याय्यः । प्राचीनार्षरहस्य-जिज्ञासया गृढार्थविवरणपक्षपरीक्षायां प्रवृत्तिरावश्यकी धीमतां तेषाम्, न चेद् दुर्विपाक एव भवेत् तद्विमर्शवैदुष्यस्थेति मन्नतात्पर्योदाहरणपूर्वकं कथनम् ॥

- १५-१७ द्वितीयाक्षेपोपन्यासः सायणीयसम्प्रदायभाष्यस्य विरुद्धो वेदरहस्यवादः इत्युक्तेर्विमर्शनम् । त्रिविधं परिज्ञानं इति यास्कोक्तिम्रुदाहृत्य सायणीये व्याख्याने दृश्यमानं असामञ्जस्यादिकं निरीक्षितम् ॥
  - १७ पूर्वमीमांसकसिद्धान्तविरोधी वेदरहस्यार्थवाद इति तृतीयो जघन्य आक्षेपः— तस्योपन्यासपरिहारौ ॥
  - १८ सायणभाष्यस्य अपरिहार्यतं वेदार्थविचारे इति प्रतिपादनम् । गुणदोष-स्मरणपूर्वकं भाष्यस्य प्रशंसा ॥
  - १९ कर्में कपरत्वपक्षे तु दोषः, गीतावाक्यस्य न्याय्यता च ॥
  - २० स्वपक्षोपन्यासः ऋग्वेदोऽत्र विचारविषयः बहिरथी अन्तरथिश्चेति क्र्यर्था मन्त्राः ॥
- २१-२२ अर्थद्वयवच्छन्दप्रयोगव्यवस्था, भाषाखरूपम्, शन्दानां प्रवृत्तिः,शन्दः प्राधान्येन यौगिकः, शन्दार्थसङ्केतखरूपम्
  - २३ असाभिरत्र विशिष्टेऽर्थे सङ्केतपदप्रयोगः, आयुर्धेतमित्यादाविव अश्वादीनां वलादिलक्षकतं प्रतिपाद, बाह्योर्थः अन्तरर्थस्य सङ्केतभूत इति प्रतिपादनम् ॥
- २४-२५ बहिर्यागोऽपि सङ्केतभूतोऽन्तर्यजनस्य । ऋतिग्-यजमान-यजन-तत्फलानां स्वरूपविचारः । होत्रादीनां ऋतिजां घृतादिद्रव्याणां गवाश्वादिफलानां च अन्तरर्थोपपादनम् ॥
  - २६ भूरादिसप्तन्याहृत्युपन्यासः । तत्र भूमिरन्तरिक्षं द्यौरिति त्रैलोक्यविभाग आर्ष इति प्रतिपाद्य, आन्तरस्य त्रिकस्य सङ्केतभूतं बाह्यं त्रिकमिति प्रतिपादनम् ॥
- २७-२८ ब्रह्माण्डाधिकारिकाणां देवानां तत्त्वं (स्थूलपक्षे बाह्ये, आन्तरे सक्ष्मपक्षे च) उपन्यस्तम् । अग्निखरूपवर्णनम्-तथा इन्द्रादीनां खरूपस्य विवरणम् ।।

- २९ सोमादीनां तत्त्वम् ॥
- ३० रहस्यार्थदर्शि-श्रीचरणानां वाक्यानुवादेन प्रथमखण्डोपसंहारः ॥

## द्वितीयः खण्डः (पुट ३१-५२)

- ३१ ''आधुनिक-नव्यविद्याविचार-संस्कारायत्त-विपक्षाक्षेप-समाध्युपन्यासमुखेन वेदगूढार्थसिद्धान्तपक्षः प्रतिपादितः प्रथमे खण्डे । अत्र खपक्षस्य परीक्षा चिरन्तनभारतीयपाण्डित्यदृष्ट्या प्रवर्तत'' इति प्रतिज्ञा ॥
- ३१ कुत ऋग्वेद एव विचार्यते !
- ३२ ऋग्वेद: ॥
- ३३ ब्राह्मणानां उद्शः, कृष्णयजुःसंहिता, याञ्चवल्कयस्य नाभिमतः संहितायाः ब्राह्मणान्तर्भावः ॥
- ३४ ऋग्वेदमात्रविचारस्यावश्यकता ॥
- ३५ त्रयीपदार्थविचारपूर्वकं त्रयीदेवानां ऋतिग्भूतानां अग्न्यादीनाशुक्केखनं, तेन अन्तर्यजनार्थोपपादनम् ॥
- ३५ धर्ममीमांसा ॥
- ३६-३७ धर्मस्ररूपम्- यज्ञो बाह्यः एकदेशीयः, गीतोक्तलक्षणो यागः सार्वलौकिकः ॥
  - ३८ गीतोपदेशात्प्राक् परं च प्रमाणग्रन्थेभ्यः यागस्य रहस्यार्थपरतं उपपादितम् ॥
- ३९-४० 'पूर्वतत्त्रविदां सक्षमिवचारविवादवैदग्ध्यं सर्वपण्डितमण्डलीसम्मानितिमिति नात्युक्तिः' इति प्रारम्य 'बबरः प्रावाहणिः' इत्यादौ मीमांसकैः गौणवृष्या- श्रयणं साध्वपि, तेषां ब्रह्माण्डिनमाणप्रायेण प्रयासेन 'पर्वतो रिध्रतः मूषको लब्धः' इति लोकोक्तेर्निदर्शनभूतं अल्पमरसं वा फलं सम्पादितिमिति निरूपणम् ॥
- -४०-४३ मन्त्रः, तत्स्वरूपं, तत्प्रतिपादितो विषयः, तत्प्रयोजनानि- तदुत्पस्यनुत्पत्ति-विचारः- वेदस्य नित्यत्त-कृतकत्वयोर्विरोधपरिहारः, पातञ्जलमहाभाष्यपङ्गत्यर्थ-विमर्शः ॥

- ४३ तपस ऋते दुरबगाहो मन्न इति प्रमाणपूर्वकं उपपादनम् । निरुक्तचृद्देवता-काराणां वचनोदाहरणम् । श्रद्धया ज्ञानपूर्वकमनुष्ठितस्यैव कर्मणः फलम्, नान्यथेत्युपपादनम् ॥
- ४४ बाद्यपक्षे, उचावचैरभिप्रायैः ऋषीणां मन्त्रदृष्टयो भवन्तीत्युक्तिर्युक्ताऽपि, नैव अन्तरर्थवाधिका भवतीति प्रतिपादनम् ॥
- " ऋचः प्रमाणं वेदरहस्यविषये-
- ४५ तपोनिष्ठानां ऋषीणां देवताभिः सह व्यवहारे तदर्थप्रकाश्चने च रहस्यभाषाव्यवस्थापितेति निर्णयाय मम्ब्रदृष्टिष्वेव प्रमाणं द्रष्टव्यं इति प्रारभ्य ऋग्वेदसंहितायां रहस्यपदार्थप्रसक्तिपरीक्षापुरस्सरं 'निण्य' पदार्थप्रतिपादनम् ॥
- **४६-४८** सर्वाणि निण्यपदत्रयोगस्थलानि परीक्ष्य ऋचाग्रुदाहरणेन वेदमाषायां 'निण्यं'
  - ४९ रहस्यं प्रतिपादितम् । गुहा, अपीच्यं, प्रतीच्यं इत्यादीनि रहस्यपदार्थलेन स्तोत्रपर्यायनामपदिवशेषणतया प्रयुक्तानीति मन्त्रोदाहरणपूर्वकं प्रदर्शितम् ॥
    - " केनोपायेन रहस्यमाच्छादितमिति प्रश्नमुत्थाप्य, बाह्याभ्यन्तरार्थद्वयवता शब्देन घृतादिना, सङ्केतरूपेण गवाश्वादिना चेति निरूपणम् ॥
  - ५० ऋत-केतु-ऋतु-घृतादिपदानां अर्थनिर्णयः एकरीत्या सर्वत्र तेषां अर्थावगतिः गूढार्थपक्षानुसारस्य सौलभ्यमावहतीति प्रतिपादनम् ॥
  - ५१ वेदे सङ्केतरूपाणां प्रयोगस्य निदानविचारपूर्वकं सङ्केतार्थ-समालम्बः वेद-गुप्तार्थसिद्धान्त इति प्रतिपादनम् ॥
  - ५२ नैकविधानां सङ्केतानां खरूपोल्लेखनम् ॥

## तृतीयः खण्डः (पुट ५२-६७)

५३ बसिष्ठ-वामदेवादीनां मञ्जदृष्टय एव वेदगृदार्थसिद्धान्तस्य प्रधानं प्रमाणमिति दितीये खण्डे निरूपितम् । मञ्जवर्णेभ्योऽन्यत्र वेदगृदार्थसिद्धान्तं स्चयन्ति प्रोद्धलयन्ति वा प्रमाणानि प्रदर्शितानि । तत्र प्रथमं वैदिकपदानां यौगिकतं प्रतिपादयतो यास्कस्य ऋषि-मञ्च-देवतादीन्यधिकृत्यामिप्राया उपन्यस्ताः ॥

- ५४ गौणवृत्त्याश्रयणमवश्यमिति यास्कीयाश्यस्य विचारः, तत्फलं च । दुरुहो वेदार्थवोधः तथा दैवतिनर्णयश्चेति तदीयमतम्, तस्य विमर्शः । वेदार्थ- निर्णयोपयोगाय तदानीतनपक्षान्तरीयवादोदाहरणेन बहुप्रकारो मन्त्रार्थ- व्याहार आसीदेकदेति कथनम् ॥
- ५५ मन्त्रार्थदुरूहत्वप्रतिपादनाय यास्कोदाहतऋग्द्रयम् । तस्य व्याख्यानम् । तेन त्रिविधं वेदार्थपरिज्ञानं यास्काभिमतिमत्युपपादनम् ॥
- ५५ उपदेशेन साक्षात्कृतधर्माण ऋषयोऽवरेभ्यः पुरा मन्त्रान् सम्प्रादुरिति यास्कोक्तिनिरीक्षणम् । स्थूलमर्थं व्याचक्षाणोऽपि यास्को मन्त्रार्थविचारे अध्यातमपक्षपारम्यमभ्युपगच्छतीत्युपपादनम् ॥
- ५६ नासौ सतृणाभ्यवहारी न वा विशृह्यल इति यास्कमधिकृत्य निरूप्य, वेदे रहस्यमस्तीति तस्यासीन्मतिरिति प्रतिपादनम् ॥
- ५७ पश्चजनचर्चायां बृहद्देवताश्लोकोदाहरणेन निरुक्तकारवद् बृहद्देवताऽपि अध्यात्मादिरहस्यमस्ति वेद इत्याहेति कथनम् ॥
- ५८ ब्राह्मणान्यपि 'यजमानो वै यूपः' इत्यादिवाक्यैः यज्ञस्य सङ्केतरूपतां प्रति-पादयन्तीति स्मारयिला, ऐतरेय-श्वतपथब्राह्मणवाक्योदाहरणेन कर्मकाण्ड-ग्रन्थेष्वपि वेदरहस्यप्रतिपत्तिरसन्दिग्धेति स्वमतदृढीकरणम् । उपनिषत्सु 'तदृचाऽभ्युक्तम्', इत्यादिवाक्यस्य तात्पर्यविचारः । क्वाचिन्मञ्चवर्णमूल-कानि उपनिषद्वाक्यानीति प्रतिपादनाय निदर्शनं दत्तम् ॥
- ५८-६० 'हिरण्मयेन पात्रेण' इत्यादीश्वावास्गोपनिषत्पक्कीनां 'ऋतेन ऋतमपिहितम्' इति पश्चममण्डलीय-मश्चदृष्टेश्च समानोऽर्थ इति व्याख्यानपूर्वकं उप-पादनम् । इतश्च वेदे रहस्यमस्तीति निरूपितम् ॥
  - ६१ महाभारतमपि वेदगुप्तार्थ-सङ्केतरहस्यमतं प्रोद्धलयतीति प्रमाणं दत्तम् ॥
- ६२-६५ सायणभाष्यात् प्रागि आचार्यश्रीमदानन्दतीर्थीयं चत्नारिंश्रत्यक्तभाष्यं परमपुरुषार्थभूतविष्णुपदप्राप्तिरूपवेदप्रयोजनप्रतिपादकं आसीदित्युपन्यस्तम्। 'द्विविधा द्वाप्रयादिशब्दाः' इत्यारम्य मन्त्रार्थमञ्जरीवाक्यान्युदाहृत्य श्रीमद्-

राघवेन्द्रस्वामिनां 'अग्निमीळे' सक्तव्याख्यानं प्रकारोपप्रदर्शनाय दत्तम् ॥ ६५- वैदिकसमयधर्मादिविषयेषु पाश्चात्यानां मतभेदानुपन्यस्य असाकप्रपादेर्यं ६७ सारम्रक्तवा, 'तपसा पारमीप्सितव्यम्' इत्युपसंहारः ॥

## चतुर्थः खण्डः (पुट ६७-८३)

- ६७ देवतामीमांसा— तत्र पाश्चात्यविदुषां प्राच्यविदुषां गूढार्थसिद्धान्तिनां च मतविवेकः । अन्तर्बिक्ष देवानामधिकारं पश्चतो गूढार्थसिद्धान्तस्य अर्थाविष्कारनये सर्वत्र अन्तरर्थस्य प्राधान्यं प्रतिपाद्य, चेतना एव देवां न जडा इति बहुदैवतमन्त्रवर्णोदाहरणेन निरूपणम् । स्थूलार्थपक्षे पर्य-
- ६८ वसस्रोऽर्थः सर्वत्र नोपपद्यत इति निरूपणाय सौरमन्त्रार्थविचारः ॥
- ,, ऐन्द्रमञ्जोदाहरणम् ॥
- ६९ मरुतः सोमं चाधिकृत्य अन्तरथींपपत्तिः, बाह्यार्थासङ्गतिश्र ॥
- ७०- उपसमिधकृत्य विचारः । एकस्यैव परस्य देवस्य सर्वे देवाः नामानि
- ७१ इत्यादि तस्वं बहुभ्यो मण्डलेभ्यो मन्त्रोदाहरणेन प्रतिपादितम् ॥
- ७२ एकं सदेव सर्वेऽपि देवाः, येपामेकैकोऽपि स्वसद्दशं साहाय्यं विनियुज्य यजमानं तदेकं परं ज्योतिरमृतं प्रापयतीति प्रतिपादनाय बहुदैवत्यमन्त्रो-दाहरणम् । अथ देवानामेकमूलत्नं एकात्मत्नं एकलक्ष्यत्नं चेति उपन्यस्य, तेषां पृथक्तं नामतो ज्यापारतो ज्यक्तितश्चेति प्रतिपादनम् ॥
- ७३ देवानां द्विजनमलोपपादनम् ॥
- ७४ अग्निस्वरूपविचारः ॥
- ७४- सप्तकपदार्थः, अग्नेर्व्यपदेशाः, 'गुहा हितः' मन्त्रवर्णीदाहरणेन तात्पर्य-
- ७५ कथनम्, 'मर्लेष्वमर्त्यः, अमृतः' मन्त्रोदाहरणेन सारांश्वकथनम्, अग्नेः हृदयान्तर्निवासः- मन्त्रोदाहरणम्, पराश्चर-विश्वामित्र-वामदेवानां वाग्निः प्रमाणीकरणम् ॥
- ७६ अग्नेः सप्तकसम्बन्धित्रोपपादनम् ॥

- ७६-७७ वैश्वामित्रस्य आग्नेयस्क्तस्य विमर्शद्वारा अवादीनां सङ्केतरूपस्य दृढीकरणम् ॥ ७८-७९- यो वेदेऽग्निः कुमारः कीर्तितः स एवाग्निजः स्कन्दः पुराणे, अद्भुताख्योऽ
  - ८१ प्रिः महाभारते, इत्युपपादनाय ऋक्संहितायां अद्भुतपदप्रयोगस्यलानि परीक्ष्य, अप्रिरेवाद्भुतो वेदे इति निरूपितम् ॥
  - ८२ प्रसक्तस्याग्निस्वरूपविचारस्य अनुप्रसक्तया पौराणिकस्कन्दकथाम् लपरीक्षणेन वेदभाषायाः सङ्केतरूपगृहार्थतं दृढीकृतम् ॥
  - ,, गृहार्थप्राधान्येऽपि कर्मोपयोगितया व्यवस्थितानां ऋचां पदार्थविचारे गवाश्वादीनि साङ्केतिकपदानि अपरिहार्येव अन्तरथीनुसारि-तात्पर्थपरिग्रहे
  - ८३ व्यवसायः कार्य इत्युपपाद्य, अयं रहस्यार्थविचारो जिज्ञासूनां कर्मबद्ध-श्रद्धानामप्युपकारकः स्यादित्याशंसयोपसंहारः ॥



# ऋग्वेद्संहिता

# पदपाठसहिता सभाष्या

आदिमे शतर्चिनां मण्डले चतुर्विशत्यनुवाकाः । तत्र आद्यानुवाकत्रयस्य अन्तिमं द्वादशं सक्तमन्तरा वैश्वामित्रो मधुच्छन्दा ऋषिः । द्वादशस्य सक्तस्य तु माधुच्छन्दसो स्रेता । 'अग्निमीके' इत्यारभ्य 'गायन्ति ला' इत्यतः प्राक् सक्तनवकं गायत्रीच्छन्दस्कं, सक्तत्रयात्मकस्य प्रथमानुवाकस्य आदिमं अग्निदेवताकं 'अग्निमीके' इति नवर्चे सक्तम् । तत्र नवानामृचामियं प्रथमा मवति—

ॐ अग्निमीळे पुरोहितं यज्ञस्यं देवमृत्विजम् । होतारं रक्रधातमम् ॥१॥ अग्निं ईळे पुरःऽहितं यज्ञस्यं देवम् ऋत्विजम् । होतारम् रक्वऽधातमम् ॥

अग्निं अग्निनामकं (देवं) ईळे अध्येषणीयत्नेन स्तौमि । कीदश्रम् १ पुरोहितं पुरस्तात् निहितं कार्यनिर्वाहाय, पुनः कीद्द्यम् १ यज्ञस्य देवं ऋत्विजं देवतासम्भावनार्थं अनुष्ठीयमानस्य यागस्य निर्वर्तने यो देव एव ऋतिग्भृतः तम् । पुनश्च कीद्द्यम् १ होतारम् ह्वातारं सामध्यदिवानाम् । पुनरिष कथंभृतम् १ रस्त्वधातमम् रमणीयानां रतीनां अतिश्येन धारकम् ॥

अग्निपदं बहुधा निर्बुवते नैरुक्ताः । तेषां निर्वचनानां परीक्षणे स्पष्टमिद्मवगम्यते, यत् ब्राह्मणवाक्यवलात्कयाचिद्विधया अग्निस्करपमाकलय्य निर्वचनानि विकल्पतो
दत्तानीति । 'स वा एषोऽग्रे देवतानामजायत तस्मादिमर्नाम' इत्यादि ब्राह्मणवाक्यानि
'अग्नणीः' इत्यादि निर्वचनस्य मूलमिति ज्ञायते । वैयाकरणपक्षे अङ्गतेर्धातोर्निष्पमं
अग्निपदम् । 'अङ्गर्नलोपश्च' इत्युणादिसूत्रग्रुदाहरन्ति । अङ्गति गच्छति उर्ध्व, इविः
स्वर्गे नेतुमिति वा व्युत्पत्तिमाचक्षते । प्राचीन-आर्य-मापाञ्चाखीयानां अग्न्यर्थकधात्नां
परीक्षणे बलवदीप्तिमद्गतिरवयवार्थो भवति । एवं च सङ्गच्छन्ते अग्निधर्मप्रतिपादकाः
ग्रन्दा इति बोष्यम् ॥

ईळे - स्तौमीति सायणः, याचामीति यास्कः । धात्नां बह्वर्थते न विवादः । ईळितिर्याच्ञाकर्मा अध्येषणाकर्मा पूजाकर्मा वेति यास्कः । अग्निखरूप-तद्धिकार-तिश्व-विद्यां अध्येषणाकर्मेत्युपपन्नतमम् । अध्येषणा अधिका एषणा प्रेरणा भवति । पूज्यस्य पुरोहितस्य अग्नेर्देवस्य वा सत्कारपूर्वकं कर्तव्यविशेषेषु नियोजनं अध्येषणेति उच्यते । ईळे अध्येषे ॥

पुरोहितम्— यजनकर्म-निर्वाहाय यजमानस्य पुरस्तादग्रे निहितः अग्निः । अत एव तं ऋषिरन्तर्यागे, यजमानो बहिर्यागे अघ्येषते । एवं चोपपद्यते ईळतिरध्येषणार्थः । पुरोहितम्- 'पुर एनं दधते' इत्याम्नायश्च सङ्गच्छते । 'यज्ञस्य पुरोहितम्' 'होतारं देवम् ऋतिजम्' 'रत्नधातमम्' इति च्याख्यातृणामन्वयः नावश्यकः न च समीचीन इति द्रष्टच्यम् । पादशः अन्वयस्य सम्भवे सति, पादान्तरस्थपदानां योजना न ऋज्वी । तसाद् 'यज्ञस्य देवं ऋतिजं' इति पादो च्याख्यातः ॥

होतारम् स्वयं देवः सन् अन्यान् यज्ञे समुपिस्थितान् कर्तु आह्वयिति । एवं आह्वानप्रभुरिपः ॥

रत्नधातमम् रमेर्घातोः औणादिक-क्र-प्रत्ययान्तं रत्नपदिमिति सर्वेषामिभमतम् । 'रत्नं सुखं धत्त इति रत्नधा अतिशयेन रत्नधास्तम्' इति मन्नार्थमञ्जरीनिवेचनं अन्त-र्यागपराणां नः सम्मतम् । अन्तर्यजने प्रवृत्तस्य ऋषेर्यजमानस्य अपणानां फलभूताः रत्नपदवाच्या या रतयः तासां धारकः प्रतिष्ठापकः अग्निरेव भवतीत्यन्तर्यः । बहि-र्यागात् नान्यदस्तीति वादिनां पक्षे, रत्नं धनं यागफलभूतं गवाश्वादिकं तस्यातिशयेन दाता अग्निः तं, इति ॥

इदं च ऋचलात्पर्य भवति— 'यो यक्सस्य निर्वोढा अग्रणीः पुरोहितः, यश्र काले कर्तव्यस्य यज्ञस्य कर्ता कारियता च ऋतिग्भूतो देवः, यो देवान् यज्ञे सिक्षधापितं प्रभवन् तेषामाह्वाता, यः पुनर्यजमाने प्रहर्षातिश्चयानां आधायकः तमित्रं अध्येषणीयं अभिकाङ्कामि' इति ॥

अप्तिः पूर्विभिक्षिषिभिरीड्यो नूर्तनैरुत । स देवाँ एह वेक्षति ॥शा अप्तिः पूर्विभिः ऋषिभिः ईड्यः नूर्तनैः उत । सःदेवान् आ इह वृक्षति ॥ अग्निः पूर्वोक्तः पुरोहितलादियोग्यताविशिष्टः देवः, पूर्वेभिः पुरातनैः श्राषिभिः मन्त्रदृष्टभिः सृग्विद्धरः प्रभृतिभिः ईड्यः स्तुत्यः प्र्यः अभिकाङ्कणीय इति यावत्, नृतनेः उत नवैः ऋषिभिरिष ईड्यः । सः य एवमीड्य उक्तः स देवः देवान् इतरान् इन्द्रादीन्, इह असिन् यज्ञ आवक्षाति आवहति । इह असिन् जगतीति वा इति स्कन्दस्थामी । द्युस्थानान् देवान् पृथिवीस्थानमानयति पृथिवीस्थानोऽग्निरिति भावः । अन्तर्यजने सुगमो भावः । अश्वक्यः कालनिर्णयः पूर्वेषां अङ्गिरःप्रभृतीनाम् । मधुच्छन्दा इव तत्समकालिकाः सक्तकृत ऋषयोऽन्ये च आसन् इति गम्यते 'नृतनेहतं' इत्युक्तेः । अतिचिरन्तना दृष्टफलका रूढमूला च अग्नेरुपालिः इत्याचारवलं च द्योत्यते ॥

अभिनां र्यिमेश्ववृत् पोषेमेव दिवे दिवे । यशसं वीरवंत्तमम् ॥३॥ अभिनां र्यिम् अश्ववृत् पोषेम् एव दिवे दिवे । यशसं वीरवंत्ऽतमम् ॥

अग्निना देवेन निमित्तभूतेन रियम् धनं किमप्यान्तरं न केवलं बाह्यं अश्ववत् प्रामोति यजमानः । कीदृशम् रियम् दिवे दिवे अनुदिनं पोषमेव पोषोपेतमेव पुष्यमाणं न कदाऽपि क्षीयमाणम् । पुनः कीदृशम् १ यशसम् यशोयुक्तं वैभवसम्पत्रम् । वीरवत्तमम् अतिशयेन वीरवलोपेतं च रियं अश्ववदिति सम्बन्धः ॥

अत्र पोषशब्दस्य घञन्तलाद्रियिविशेषणलेन न प्राद्यमित्येकेषामाक्षेपः । पोषं पुष्टिं रियं (धनं) च 'अश्रवत्' इत्याहुः । एवं चेत् समुचयार्थकथकारोऽध्याहार्यः । 'पोषमेव' इत्यत्र एवकारस्य प्रयोजनं अलक्षितं स्थात् । 'पोषं' 'यशसं' इत्युभयमिष मल्यथलक्षणया रियिविशेषणिति बोध्यम् । एताहशः प्रयोगः साधारणो वेदे । 'वपुषामिदेकम्' (ध. ७. ९.), 'वपुषामपश्यम्' (ध. ६२. १.) इत्यादिस्थलेषु वपुषां वपुष्मतां देवानां इति मलर्थलक्षणया च्याचक्षते पदार्थं च्याख्यातारः । साध्वेतत् । स्विमिहापि लक्षणाश्रयणं साधु । वैभवद्योतनाय 'यशसं' इति रियिविशेषणम् । 'अश्रवत्' इति लेटि रूपं, तस्माद्धोद्धर्थो वक्तव्य इत्येके नध्याः । लड्यं एवोपपन्नतरः, पूर्वेषां व्याख्यातृणामभिमतश्च ॥

पूर्वोक्तलक्षणेन देवानामाह्यात्रा अग्निना तत्त्रसादमहिस्रा वैभवशालिनीं बीर्याति-

श्रयसम्पन्धां रियपदवाच्यां अन्तरसमृद्धिं प्रामोति यजमान इति भावः ॥
अम्ने यं युक्तमेष्ट्वरं विश्वतः परिभूरासे । स इद्देवेषुं गच्छति ॥४॥
अम्ने यं युक्तं अष्ट्वरम् विश्वतः परिऽभूः असि । सः इत् देवेषुं गुच्छति ॥
अम्ने सं यं अष्ट्वरं अष्ट्यगमनशीलं यक्तं यागं विश्वतः सर्वतः परिभूः
परिद्वय भवन असि स इत् स एव यक्तः देवेषु देवानां मध्ये गच्छति गन्तव्यं स्थानम् ॥

अभ्वरो हिंसारहित इति कर्मपराणां व्याख्यासरणिः। 'न हिंखात्सर्वभूतानि' इति धर्मश्चास्त्रस्य अपवादः पश्चालम्भो यहे । ततोऽत्र हिंसा न दोषायेत्युपपादयितुं न ध्वरो हिंसा अस्मिकित अध्वरपदं निष्पादयन्ति बाह्यार्थपक्षीयाः। यहः पुरुषाकारतया वर्ण्यते वेदे । स च द्रव्यत्यागापरपर्यायः सर्वस्वार्पणरूपो यजमानस्थान्तराविर्भूय प्रतिष्ठत ऊर्ध्व म्वलोंकं प्रति देवानधिगन्तुम् । तस्मात् स प्रयाणं करोति, अध्वानं राति ददाति यजमानस्थोर्ध्वगत्ये । तथाविधस्य यह्मस्य यात्रायां सर्वतः पापेम्यो राक्षसादिम्यो रक्षणं अग्नेरेव सम्भवति । तस्माद् यो यहोऽग्निना परिरक्षितः स एव देवान् प्रामोतीत्युक्तम् ॥ अश्निर्होतां कविक्रेतुः सत्यश्चित्रश्रेवस्तमः । देवो देवेभिरागमत् ॥५॥ अश्निर्होतां कविक्रेतुः सत्यश्चित्रश्रेवस्तमः । देवो देवेभिरागमत् ॥५॥ अश्निरः होतां कविक्रेतुः सत्यश्चित्रश्रेवःऽतमः। देवः देवेभिः आ गम्त् ॥

अग्निः खयं देवः देवेभिः अन्येर्देवैः सह आगमत् आगच्छत् । अग्नेः चतारि विशेषणानि । होता आह्वाता देवानाम्, किविक्रतुः किविभेधाविनामः, क्रान्तदर्शी अतीन्द्रियार्थदर्शी किविरिति वेदे । एवमेव सायणव्याख्या बहुत्र । क्रतुः प्रज्ञा कर्म वा यथासन्दर्भे व्याख्यायते कर्मठैः । कर्मकरणसामध्येवत् अध्यवसायात्मकं प्राज्ञं वलं निष्प्रकम्पसङ्कल्पो वा क्रतुरिति ज्ञेयम् । एवं किविक्रतुः अतीन्द्रियार्थदर्शी प्राज्ञसङ्कल्प इच्छावलं वेति वेद्यम् । सत्यः दर्शने प्राज्ञकर्मणि खरूपतोऽपि सत्यः अनृतैरिभिघातः सम्पर्को वा नास्त्यस्य, अतो न व्यभिचरित दर्शनादिकर्तव्येषु । चित्रश्रवस्तमः अव इति कीर्तिनाम, तथा वाद्यार्थपक्षे ग्रहणं नासाधु । अवः-

अवणश्चितिश्वाः शृणोतेनिष्पनाः समानमेवार्थं सारयन्ति । सर्वतः श्रूयमाणलादेव अवः कीर्तिरुच्यते । तस्मादत्र चित्रं अद्भृतं विविधं चायनीयं वा, श्रवः श्रवणं अस्य अग्नेरितश्येनास्तीति पदार्थः । अतीन्द्रियार्थविचित्रश्रवणशाली मगवानिष्रः खयं श्रुति-मान् उपासकं अद्भुताः श्रुतीः श्रावितं प्रश्नुरिति बोष्यम् ॥

#### इति प्रथमस्य प्रथमे प्रथमो वर्गः

यद्क्क दाशुषे त्वममें भद्रं किरिष्यित । तवेत्तत्स्त्यमिक्किरः ॥६॥ यत् अक्क दाशुषे त्वं अमे भद्रं करिष्यित । तवे इत् तत् सत्यं अक्किरः ॥

अङ्ग! अग्ने! हे अग्ने दाशुषे दत्तवते यजमानाय त्वं यद् भद्धं कल्याणं करिष्यसि तवेत् तवैव तत् सत्यं हे अङ्गिरः एतन्नामक अग्ने॥

अत्रायं साषणीयोऽभित्रायो भवति, हविर्दत्तवते यजमानाय पशुप्रजादिरूपं धनं अग्निर्ददाति । तदेव कल्याणं मद्रश्च-देनोक्तम् । तथा लब्धेन धनेन साधनेन पुनरर्मि यजते यजमानः । तसादमेरेव तत् 'तवेत्तत्' । सत्यं न विसंवादोऽत्र । रमणीयार्थेऽ स्मिन् मन्त्रे अग्नेः सत्यं किमपि स्वच्छग्रुक्तं लक्ष्यते, व्याख्यातृभिर्महाननर्थः कृतः । 'दाशुषे' दत्तवते 'यद्भद्रं करिष्यसि' 'तत्सत्यं' तबैव 'तवेत्' इति साधीयान् ऋजुः अन्वयः । तर्हि अयमाश्चयः । अग्निना यजमानाय करिष्यमाणं भद्रं अग्नेरेव सत्यम् । कि तद्भद्रं यद्ग्रेरेव सत्यं उच्यते ? प्रजाः पश्चवो वित्तं गृहा इतीदं सर्वे भद्रमिति ब्राह्मण-वाक्यवलेन प्रतिपादयन्ति । भवतु प्रजापश्चादि कल्याणम् । मास्तु विवादः । ऋग्वेदे भद्रपदं सत्यसम्बन्धि किमपि विशिष्टं कल्याणं द्योतयतीति न संशयः । 'विश्वानि देव सवितर्दुरितानि परा सुव । यद्भद्रं तन्न आसुव ॥' 'परा दुष्वप्नयं सुव' (५. ८२. ४, ५) इत्यादौ दुःष्वप्न्यदुरितप्रतिद्वनिद्वतेन भद्रपदं प्रयुज्यते । अनृतज्ञान-जन्यदुर्गतानामन्तकं भद्रपदवाच्यं कल्याणमेव अग्नेः सत्यमिति तात्पर्यपरियहे, पूर्वस्यां ऋचि अग्नेः सत्यविशेषणं, अत्र तथाविधं भद्रं अग्नेरेव सत्यं इति प्रतिपादनं च उप-पद्येते । तसाम्रेह कल्याणसामान्यं विवक्षितम् । अनृतप्रज्ञापरिपन्थिकल्याणं सत्यं अग्नरेव तत्त्वं खभावो वेति बोध्यम् । सर्वथा भद्रपदं अशुभ-अनृतज्ञानजन्य-दुरित-प्रतिद्वनिद्वलेन प्रयुज्यते वेदे । दुः स्वमन्नसूक्ताच इदमनगम्यते, यत्र पापदेवताया

निर्फ्रवेशिशिषया 'मद्रं वरं षृणते' (१०. १६४.) इत्यादि गीयते । ये मद्रं द्षयन्ति ते ि निर्फ्रतेरिनिके क्षिप्यन्त इत्यर्थको मन्नश्च अन्यत्र श्रूयते— 'ये वा मद्रं द्षयन्ति स्वाभिः । अहये तान् प्रद्रातु सोमः आ वा द्षातु निर्फ्रतेरुपस्ये ॥' (७. १०४. ९.) अपि च, अग्नेः स्वावासभूत-ऋतपदवाच्यस्य बृहतः सत्यस्य विशेषणतया, मनसः ऋतोश्च. प्राप्यतेन च 'मद्रं' कीर्त्यते । 'मद्रं मनः कृणुष्व' (४. १९. २०.) 'मद्रं नो अपि वात्य मनो दक्षमुतऋतुम्' (१०. २५. १.) 'आ मन्दिष्टस्य सुमितं चिकिद्धि बृहत्ते अग्ने मिह शर्म भद्रम्' (५. १. १०, – इत्येवंजातीयको मन्नवर्णः कल्याणपर्यायतेदि भद्रस्य विशिष्टां द्योतयतीत्व्यवधार्यम् । आङ्गिरसस्य कृत्सस्य मन्नदृष्टिरिप 'यदङ्ग दाशुषे' इत्यस्य ऋचोऽस्माभिरुक्तमर्थं दृढीकरोति । सेयं भवति— 'तत्ते भद्रं यत्सिमद्धः स्वेदमे सोमा- हृता जरसे मृळयत्तमः । द्धासि रत्नं द्रिणं च दाशुषेऽग्ने सस्ये मारिषामा वयं तव' (१. ९४. १४.) । पुरस्तात् 'राजन्तं' इति मन्नस्य अर्थावगाहने स्परणीयेयं कृत्सस्य ऋक् ॥ उपे त्वाग्ने दिवे दिवे दोषांवस्तर्धिया व्यम् । नमो भरेन्त् एमिसि ॥९॥ उपे त्वाग्ने दिवे दिवे दोषांवस्तर्धिया व्यम् । नमो भरेन्त् एमिसि ॥९॥ उपे त्वा अग्ने दिवेऽदिवे दोषांऽवस्तः धिया व्यम् । नमो भरेन्तः प्रनिस्त ॥ भरेन्तः आ इमुस्ति ॥

हे अग्ने त्वा लां दिवे दिवे प्रत्यहं दोषावस्तः नक्तं-दिवं वयं धिया धारणसमर्थया बुद्ध्या नमः प्रणितं भरन्तः विश्रतः सन्तः उपेमसि उपगच्छामः उपासह इत्यर्थः । अत्रैके 'दोषावस्ता' रात्रेराच्छादकः खप्रकाशेन अग्निः, तस्य सम्बोधनं 'दोषावस्तः' इत्यादुः । वस्तुतस्तु दोषा रात्रिवाची तेन तमो लक्ष्यते, बस्तः दिनवाची तेन प्रकाशो लक्ष्यते । तमिस प्रकाशे वा सर्वाखनस्थासु प्रत्यहमविरतं लाम्रुषास्मह इति भावः । 'एवं नमो भरन्तो वयम्' इत्युपपद्यते । प्रणितभारधारण-सामर्थ्यं धियो वर्तते । तस्माद्ध्यानदृद्धा धीरेवात्र साधनं अनुदिनमविच्छेदं अन्तः प्रकाशे अप्रकाशे वा सर्वासु दशाखग्न्युपास्तेरित बोध्यम् ॥

राजन्तमध्वराणां गोपामृतस्य दीदिविम् । वर्धमानं स्वे दमें ॥८॥ राजन्तम् अध्वराणां गोपाम् ऋतस्य दीदिविम् । वर्धमानम् स्वे दमें ॥

प्र्वमन्ने अग्ने तां उपेम इत्युक्तम् । अत्र की दशं तामिति पादत्रयस्यविशेषणत्रयेणाह- अध्वराणाम् राजन्तम् अध्वरपदवाच्यानां यज्ञानां ईशानम् ।
त्रितस्य दीदिविम् गोपाम् सत्यस्य दीप्यमानं रक्षकम् । स्वे दमे वर्धमानम्
स्वीये गृहे वृद्धिमामुबन्तम् ।।

पादशोऽन्वयसम्भवे 'अध्वराणां गोपाम्' इति योजना न युक्ता । 'ऋतस्य गोपाः' स च 'दीदितिः', 'स्वे दमे' वर्धते, इत्यस्य तात्पर्ये पर्यालोचनीयम् । अत्रैव सक्ते 'सत्यः' 'तवेत् तन् सत्यम्' इति द्विरग्नेः मत्यधर्मलं प्रतिपादितम् । अस्यामृष्य सत्यस्य रिक्षता इति तस्य स्वगृहे वर्धनमिति चोच्यते । किं अग्नेः स्वीयं गृहं भिवतुमर्हति सत्यादन्यत्र धितः ऋतं बृहत्' एव अग्नेरावासगृहं भवति । तच्च सत्यं परं धाम यजमानेन प्राप्यं, यज्ञस्तत्र साधनम् । निर्वोदा तु 'किविकतुः' 'सत्यः' सत्यधर्मी सत्यरक्षकः सत्यावासभूः अग्निरेव भवति । 'यजा नो मित्रावरुणा यजा देवान् ऋतं बृहत् । अग्ने यिश्व स्वं दमम् ॥ (१. ०५. ५.) ऋषिगोतमो राह्णणः अग्निं प्रार्थयते— 'अस्पदर्थे मित्रावरुणो यज, अन्यान् देवान् यज, ऋतं बृहत् स्वं दमं यज' इति । अन्यर्चा स्पष्टं भवति न केवलमग्नेर्यजमानार्थं यज्ञनिर्वाहितं, किं तु 'ऋतं बृहत्' अग्नेः स्वीयं गृहं, तदेव परमं यष्टव्यमिति च । 'गोपा ऋतस्य दीदिहि स्वे दमे' (३. १०. २.) इत्यत्रापि श्रूयते ॥

कर्मपरव्याख्यानेन कदर्थीकृतो गम्भीराथोऽयं मन्नः । यज्ञशालां अग्नेः 'खं दमं आहुः । तत्र हविभोजनेन 'वर्धमानं' अग्निं सायं प्रातक्रपासतेऽग्निहोत्रिणः! स नेः पितेवं सूनवेऽग्ने सूपायनो भव । सर्चस्वा नः ख्रस्तये ॥९॥ सः नः पिताऽइव सूनवे अग्ने सुऽउपायनः भव । सर्चस्व नः ख्रस्तये ॥

अग्ने स त्वं सृनवे पुत्राय पितेव जनक इव नः अस्माकं सूपायनः सुखेन उपायनं समीपगमनं यस्य सः सुप्रापो भव । नः असान् स्वस्तये कल्या-णाय सचस्व सेवस्व, अस्मासु सक्तो भव, असासु समवेतो भवेति यावत् ॥

व्याख्यातं माधुच्छन्दसमाग्नेयं सक्तम् । दाश्चतय्यां अत्र प्रथमसक्त एव वेदरहसं किञ्चिद्विस्पष्टं द्योतितम् । तथा व्याख्याने यानदपेक्षं सङ्ग्लेपतो मन्त्रपरमार्थपद्धतिः प्रद- िर्वता, यद्यपि याज्ञिकपक्षानुसारेण एक्तेऽसिन् कासाश्चिद्यां यथाकथिश्वदर्थाविष्कारः श्वरूपो भवति, तथाऽपि न सर्वत्र ऋजुर्भवति पन्थाः कर्मपरतया व्याख्यानाय । 'कविक्रतः' 'सत्यः' 'चित्रश्रवस्तमः' 'धिया नमो भरन्तः' 'स्ने दमे (ऋते वृहति) वर्धमानम्' इत्यादिस्थलेषु महता क्षेत्रोन जघन्योऽर्धः सम्पादितः कर्मठव्याख्याने । 'यदक्त दाग्चवे' इति मश्रस्य व्याख्याने साधितस्य तात्पर्यस्योपहसनीयता परां काष्ठां ज्ञता । ऋज्वर्थस्तु, 'स्नात्मीयं स्नात्मानमेव वा योऽप्रयेऽपयति, तस्य अनृतज्ञानतञ्जन्य-द्वान्तकरं भद्रपदवाच्यं कल्याणं करोत्यग्निः । यदिदं भद्रं तत् सत्यं अग्निनिष्ठमेव' इति ।।

एवं ऋजुना वेदरहस्यमुद्धाटयता द्वारेण स्क्तमश्रार्थोपपित्तर्रष्टस्या । देवोऽप्रिरेव प्रुरोहित ऋतिग्भृतश्र यजमानस्य यज्ञनिर्वाद्यार्थमध्येष्यते प्रथमे मन्ने । साचाप्रेरध्येषणा- रूपोपास्तिने नृतना मधुच्छन्दसाऽवलिन्वता, किं तु वहोः कालादिषपरम्परागता, यया देवानां प्रमुखोऽप्रिरितरान् देवानावहित इति द्वितीये प्रतिपादितम् । अग्रेः प्रसादाष्ट्रस्था सम्पद् न लौकिकीव क्षयभयाभिमृष्टा, किं तु उत्तरोत्तराभिष्टद्विशालिनी इति तृतीये । न केवलं असहायेन पुरुपकारेण साधितो यज्ञो देवान् गच्छिति, किं तु अग्रिना सर्वथा पापेम्यो रक्षोम्योऽभिरक्षितं यजनमेव देवान् प्रामोतीति चतुर्थे । दृष्टिश्रुतिसम्पन्नः प्राज्ञद्वसङ्कल्पोऽग्रिदेवानां सहाय इति पश्चमे । अनृतपरिपन्थि-सत्यज्ञानात्मक-मद्रप्रद्वं अग्रेस्तत्वं इति पष्टे । प्रत्यद्वं सर्वास्ववस्थासु ध्यानदृद्धाः प्रणतिभरोपेता ऋषयोऽग्रिमुपासित इति सप्तमे । तस्याग्रेःऋतं (सत्यं वृहत्) स्वीयं धाम, स यजमानाय तत्र वर्धते । तद् दश्चतीति अष्टमे । एवंविधमिं साक्षात्कृतं साक्षात्कर्तं वा महता विस्नम्भेण ऋषिः भिषता तनुजनमनीव सक्तः सन् नः सुगमो भव" इति प्रार्थनां करोति नवमे ॥

नैतादशोऽगिर्बहिः सङ्केतमात्रतयाऽवस्थितो याज्ञिको भवितुमहिति । न वा केवलं भौतिकतेजल्लन्मात्राधिदैवतम् । किं तु अस्माभिः प्रदर्शितप्रभावः सक्तप्रतिपादितलक्षणः सत्य एवायं भगवान् भद्रात्मा नः 'किविक्रतुः' ईिंडतोऽस्मिन् प्रथमे सक्ते । तदिदं वेदरहस्यरसास्वादरसनाभूतं आग्नेयं, यतश्रेदं सक्तसहस्राधिकवेदपाठप्रत्याम्नायस्नेन लघु- श्रव्याद्व इति प्रतिपिपादिययया '''अग्निमीळे' जपेत् सक्तं पापन्नं श्रीकरं च यत् । पारा- श्रणफलं तस्य वेदानां चैव सर्वशः' इत्याद्वः पूर्वे । अग्निष्टोम इति विख्याते सोमयागे प्रातरनुवाके सोमाभिषवात् प्रागिदं होत्रा श्रस्तते ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे द्वितीयो वर्गः

इति प्रथमं सक्तम्

### अथ द्वितीयं सूक्तम्

अथ प्रथमानुवाकस्य द्वितीयं सक्तं नवर्चं त्चत्रयात्मकं भवति । द्वाद्श्वं तृतीयं सक्तम्, तत्र चलारस्तृचाः । इदं तृचसप्तकं प्रउगाख्यं शस्तं प्रातःसवने होत्रा वैश्व-देवप्रहणाद्ध्वं शंसनीयम् । अत्र प्रथमस्य तृचस्य वायुर्देवता, द्वितीयस्य इन्द्रो वायुश्च, तृतीयस्य मित्रो वरुणश्च भवन्ति ॥

वायव्ये तुचे प्रयमामृचमाह-

वाय्वायहि दर्शतेमे सोमा अर्रङ्कृताः । तेषां पाहि श्रुधी हर्वम् ॥१॥ वायो इति आ याहि दर्शत इमे सोमाः अरम्ऽकृताः । तेषां पाहि श्रुधि हर्वम् ॥

वायो जगत्त्राण, द्र्शत दर्शनीय, आयाहि आगच्छ । इमे (असाभिर्निवेदिताः) सोमाः निष्पीडिताः सोमसवाः अरङ्कृताः अलङ्कृताः सम्यक् साधिताः सिद्धा इति यावत् । तेषां तान् (द्वितीयार्थे पष्टी) पाहि पिव । हवं हानं असदाह्वानं श्रुधि शृष्णु ॥

सुनोधा अत्र पदार्थाः । अरङ्कताः, पर्याप्त्यशे भूषणार्थो वा अलं-शन्दः, संस्कृता इति तात्पर्यम् । अग्निस्तवनात्परं वायुं प्रार्थयते सोमपानाय । वायुश्च जगत्-प्राणः, अत एव शारीरः प्राणोऽपि भवन् विभित्तं नाडीचक्रव्यवस्थाम् । तसादाभारोऽ यं मानवे मनोमयव्यापारस्य । तिई कोऽसौ सोमः यसाभिषवानां पानाय वायुरा-द्वयते १ त्रूमः । ऋतचित्पदवाच्य-सत्यज्ञानभ्रवः क्षरन् यो दिव्यः सदानन्दरसो मनो-मयभ्रवि प्रवहति, स हि सोमपदवाच्यो वेदे व्यवहियते । लताविशेषः सोमस्तु वाद्यः सद्देतो याह्रे कर्मणि । पुरस्ताद् अस्य तृचस्य व्याख्यानान्ते तन्त्विमदं प्रपञ्चयिष्यते ॥

द्वितीयामृचमाह-

वार्य उक्थेभिर्जरन्ते त्वामच्छी जित्तारेः । सुतसीमा अहुर्विदेः ॥२॥ वार्यो इति उक्थेभिः जुर्न्ते त्वाम् अच्छे जिर्तितारेः सुतऽसीमाः अहुः विदेः ॥

वायो प्राणदेव, त्वां अच्छ तां अभिलक्ष्य जितारः स्रोतारः [स्रत्कामाः] उक्थेभिः स्रोत्रवचनैः [सदाविष्कारकैः] जरन्ते स्तुवन्ति । कीदशास्ते ! सुत-सोमाः सोमाभिषवं कृतवन्तः, पुनः कीदशाः ! अहर्विदः अहदशब्दलक्षितं प्रकार्शं विदितवन्तो दृष्टवन्त इत्यर्थः ॥

अत्रेदमवधेयम् । यद्यपि 'रेमः कारुर्जरिता' इत्यादीनि स्तोतृनामानि पठितानि निघण्टौ, तथाऽपि एकैकमपि स्तोतुः किमपि विशिष्ट्यं द्योतयति । वेदे जारशब्द इव बरितृपदमपि गूढं प्रेमाणं गमयति, अत एव स्तोतारः लत्कामा इति व्याख्यातम् । एवं वेदे वाचः सर्जनसामध्ये आतिष्कारकलं वा प्रसिद्धम् । अत एव वचेर्निष्पन्नस्य 'उक्थ' शब्दस्य, सदाविष्कारकैः स्तोत्रवचर्नः इति व्याख्यानं उपपन्नम् ॥

तृतीयामृचमाह-

वायो तर्व प्रपृञ्चती धेर्ना जिगाति दाशुषे । उरूची सोर्मपीतये ॥३॥ वायो इति तर्व प्रऽपृञ्चती धेर्ना जिगाति दाशुषे उरूची सोर्मऽपीतये ॥

वायो! प्रश्रिती प्रकरेंण सम्पर्क कुर्वती (पूरियत्रीत्यर्थः) तव धेना वागुप-रुक्षिता रसनाधारा सोमपीतये सोमपानाय उरूची (सती) विस्तारं प्राप्नवन्ती दाशुषे यजमानाय जिगाति गच्छित वहतीत्यर्थः ॥

धेना वाङ्नामसु पठितम् । तथा सर्वत्र ऋक्षु सायणीयं व्याख्यानम् । धेना 'धारा' इति सर्वत्रासाभिव्याख्यायते । अत्रेदं कारणं भवति । प्रायश् ऋग्वेदे नद्यः धेनव इति किचिदुपमया किचिदभेदाध्यवसायेन वर्ण्यते । तत्र प्रीणनं पोषणं वा साध-म्यं भवति । अत एव सायणः धेना प्रीणयित्री वाक् इति किचित्, प्रीणयित्री नदी इति किचित्, प्रीणयित्री योषिद् इत्यन्यत्र व्याचष्टे । यथा पयस्विन्यो धेनवः प्रीण-यित्र्यो नद्यः भवन्ति, तथा धेनाऽपि प्रीणयित्री धारा भवति । वाचो धारारूपसं सायणव्याख्यायामप्यङ्गीकृतं भवति । 'एकं गर्भ दिधिरं सप्त वाणीः' (३-१-६०) 'सप्त-वाणीः नद्यः' इत्याह । वाग्वाहिनी सरस्तती प्रथिता वेदे । 'सरस्तती देवतारूपेण नदीरूपेण च वर्तते, देवतारूपा स्तुता । अधुनाऽनया नदीरूपां स्तौति' इति 'इयं शुष्मेभिः' (१-१) इति मञ्च्याख्यानारम्भे सरस्तत्या द्विरूपत्रकल्पनया सायणीयः क्रेञः

स्पष्टो भवति । एवमेव तृतीयस्रक्ते 'महो अर्णः' इति अन्तिमर्चो न्याख्याने ऽपि । तिदह वाक्पर्यायतेन निघण्डपिठतमपि धेनापदं धारात्नं न जहातीति बोध्यम् ॥

'सम्यक्त्रवन्ति सरितो न घेनाः' (४. ५८. ६), 'न्यस धारा असुजद् वि घेनाः' (६. १. ९.) इत्यादिषु स्थलेषु विस्पष्टा भवेदसदुक्ता युक्तिः । तर्हि घेना घारेत्येवालं स्यात्, कृतो 'वागुपलक्षितरसनाधारा' इत्युक्तमिति चेत्, ब्र्मः । अस्यामृचि वायोः धारा सोमपानाय यजमानकृते वहतीत्युक्तम् । वाचा (वचनेन) पानस्यासम्भवात् रूक्षणाश्रयणेन रसनामयत्नविशिष्टधारा प्रोक्ता । तस्यादिवरणार्थोऽपं न केवलपदार्थः घेनापदस्य । प्रीणियत्री पोपियत्रीति वा केवलावयवार्थः । सा धारा चेत् सङ्गच्छते, धारकतात् । एवं हि उक्रचीति विशेषणं उपपद्यते । सोमरसादानाय सङ्कोचं उन्झिता विग्रुला भवति धारा । प्रपृञ्चतीति घेनाविशेषणमप्युपपन्नम् । अभिषुते सोमे दातिर यजमाने च धारायाः सम्पर्कप्रकर्ष उक्तः । वायोः प्राणदेवस्य धारा यजमाने सर्वोत्कृष्टं स्पर्श विद्विती, अत एव स्वयं पूरियत्री यथेष्टं सोमाभिषवं ग्रहीतुं प्रमवित ॥

अत्र नाह्यार्थपरा एवमाहु:— हे यजमान! त्रया दत्तं सोमं पास्पामि' इति नायुः त्रृत इति । एवं 'धेना वाक्' इति ग्रुष्ट्यार्थपरिग्रहः सायणीयः । तदनुसारेण वाग्वि-श्रेषणद्वयं व्याख्यातम् । 'प्रपृश्चती' वाक् सोमगुणवर्णनपरा किल । 'उरूची' वाक् हु महून् यजमानान् वर्णयितुं गच्छतीति चाहुः । स्कन्दस्वामी तु धेनापदस्य ग्रुष्ट्यार्थ- वाधात् वाचा लक्षिता जिह्वेति अग्रुवन्नपि 'धेना' 'जिह्वा' इत्याह ॥

अन्तरर्थपरेऽसिन् व्याख्याने तिदं विचारियतव्यम्— कोऽसौ सोमः १ यसाभिषुतस्य स्वीकाराय वायुः सम्प्रार्थितः स्वीयां धारां विद्यतां कुर्वन् यजमानार्थ गच्छति ।
ऋतिचिद्धवः पवमानो रसापरपर्याय आनन्दो मनोमयं क्षेत्रं आविश्य प्रवहतीत्यवोचाय
पूर्वम् । कथं तिर्द्ध ताद्यं सौमं यजमानः सुनुते, वायवेऽपीयतुं वा प्रभवति १ तथ्यमेव
इदं यत् सोम ऊर्ध्व विश्वातीत-सत्यिचदानन्दरसः स्वयंप्रकाशो मनोमयश्चवमवतीर्थ
प्राधान्येन मनोमयधामाधिराजायेन्द्राय श्वरतीति । 'अपाम सोमं अमृता अभूम' 'रसो
वै सः' 'को होवान्यात् कः प्राण्यात् यदेष आकाश आनन्दो न स्यात्' इत्यादिवाष्यैः
प्रतिपादितः सोम एव अध्यण्डमिषिपण्डं च बहुसोपानपदे विश्वसर्गे उपाष्यन्तरोधेव
प्रामोत्याविर्भावम् । तद्यथा दिव्यं सत्यं ज्योतिरिद्दापि तमसि पार्थिवे लोके सर्वत्र
निलीनं सत् परिणामवशात् कचिद् व्यक्तं भवति, तथा सोमोऽपि सर्वत्र निग्दः

पृथिव्यां पृथिवीरुहेषु इन्द्रियार्थेषु इन्द्रियार्थानुभृतिषु च सारांशभृत-रसात्मकतयाऽवस्थितो भवति । स एष रसात्मा बिहः सोमलतया सङ्केतितो निष्पीड्य संस्कृतो देवेम्यो दीयते । इन्द्रियार्थानुमवेषु यः सुखमयो रसो लसित तं निष्कृष्य तत्र स्वीयतां स्वार्थतां च सन्त्यज्य देवेम्यः समर्पयित सोमयाजी देवभक्तोऽन्तर्यजने । अयं च रसोऽमृतं अर्म भवति देवानाम्, येनामृतान्धसो यजमाने देवा अमृताः पुष्टिं लभन्ते । देवेम्यः, अश्ये, वायवे, इन्द्राय वा 'स्वाहा इदं न मम' इति आहुतिवाच इदमेव तात्पर्यं बोष्यम् । सोमस्वरूपं समासेन प्रतिपादितम् ।।

अथ सोमाभिषवसंस्काराहुतिनिर्वाहाय दिवमारुरुक्षोः भूस्यस्य यजमानस्य शारी-रकनाडीचकं शुद्धं प्राणवलसमृद्धं स्थात् । तस्मात् प्रथमं वायोरनुप्रहोऽभ्यर्थनीयः । तत्रापि न केवलं प्राणदेवताया वायोरनुप्रहेण इन्द्रियानुभूतीनां परिष्कारः प्रसन्नता वा निष्पाद्यते मनोमयाधिदेवतायाः प्रसादमन्तरेण । अत एवेन्द्रं वायुं च प्रार्थयते द्विती-येन तुचेन । शरीरे प्राणमनसोः साधुव्यापारो वाध्विन्द्राभ्यां निरुद्यत इति बोध्यम् । यद्यपि, ऋतचित्प्रकाशात्मनः स्र्यस्य उदयभूमिरिव स्वर्भूमिः शुद्धसन्वमनःप्रधाना इन्द्रस्य विशिष्टं धाम भवति, तथाऽपि बहुभृमिकस्य मनसः स एव देवता । इन्द्रिया-त्मकस्यापि मनसः स एवेश्वरः । इन्द्रशब्दान्निष्पत्रं हि इन्द्रियपदम् । सर्वेन्द्रियाणा आद्यं गुप्तिमिन्द्रियं मन इत्यपि शक्यं विद्तुष् । 'मनः पष्टानीन्द्रियाणि' इत्यपि सार्यते । 'इन्द्रियमिन्द्रलिङ्गं इन्द्रदृष्टं इन्द्रसृष्टं इन्द्रजुष्टं इन्द्रदत्तं इति वा' इति पाणिनिः (५. २. ९३.) । अत्र लिङ्गं दृष्टं इत्यादीनां विकल्प उक्तः, 'अत्र वा-शब्दः प्रत्येकमभि-सम्बध्यमानः विकल्पानां खातत्र्यं दर्शयति' इति वृत्तिकारोक्तं सारणीयम् । एवं सर्वे-न्द्रियसार्वभौमखेन्द्रस्य साहाय्यमन्तरेण वायुर्यथाभागं सोममादातुं न प्रभवेदित्यार्षोऽयं आशयः । मनोबलवर्जं प्राणवृत्तिर्न साध्वीति सर्वेषां अनुभवसिद्धम् । एवं हि, अत्र द्वितीयतृचस्य विनियोगे ऐन्द्रवायवयहे त्रयो भागा वायोरिन्द्रस्यैको भागः 'तुरीय-मागिन्द्रोऽभवत् त्रिभाग्वायुः' (ऐ. बा. अ. ९, खं. १) इति ऐतरेयिणः समामनन्ति । वायो-रिन्द्रः सारिथरित्यप्युक्तं त्राक्षणे 'नियुलाँ इन्द्रसारिथः' । एतेन इन्द्रानुग्राह्यमनोबलस नेतृत्तरूपं उपकारकतं शारीरकनाडीगतप्राणवलस्य सोमभागभूयस्तं च द्योतिते ॥

द्वितीयत्चे ऐन्द्रवायवे प्रथमां ऋचमाह-

इन्द्रेवायू इमे सुता उपप्रयोभिरागेतम् । इन्देवो वामुशन्ति हि ॥४॥ इन्द्रेवायू इति इमे सुताः उप प्रयःऽभिः आ गृतुम् । इन्देवः वाम् उद्यानित हि ॥

हे इन्द्रवायू! इमे सोमाः सुताः अभिषुताः । प्रयोभिः प्रीणिषे विभिः (वस्तुभिः सह) उपागतम् उपागच्छतम् । हि यस्माद् इन्द्वः क्रेदन-कराः (सुखप्रदाः सोमाः) वां युवां [इन्द्रं वायुं च] उद्यानित कामयन्ते ॥

'प्रयोभिः अनैः असम्यं दातन्यैः सह' इति सायणः । प्रयः प्रीणयित प्रीन्धातोर्निष्पन्नतात् । यत् प्रीणयित यजमानं तत् प्रयः । अत एव इन्द्र-वायुगतानि यानि कानि वा भवन्तु 'प्रयांसि' प्रीणयितृणि वस्तुनि वभवानि वा, तैः सह उपा-गच्छतम् इति असाभिन्यीरुयातम् ॥

ऐन्द्रवायवे त्वे द्वितीयाम्चमाह— वाय्विन्द्रेश्च चेतथः सुतानां वाजिनीवस् । तावायांत्मुपंद्रवत् ॥५॥ वाय्ो इति इन्द्रेः च चेत्थः सुतानां वाजिनीवस् इति वाजिनीऽवस् तो आ यात्म उपं द्ववत् ॥

हे वायो तं इन्द्रश्च उभाविष सुतानाम् अभिषुतान् सोमान् [द्वितीयार्थे षष्ठी] चेतथः जानीथः । वाजिनीवस् सम्बसमृद्धिसम्पनौ तौ युवां द्रवत् क्षिप्रं उपायातम् उपागच्छतम् ॥

वाजिनीवस्— वाजिनी यागिक्रयासन्तिः तत्र वसतः इन्द्र-वायू इति कर्मठ-व्याख्यानम् । अन्नं, बलं, युद्धं, वेगः इति बहुधा वाजपदार्थः कथ्यते सायणेन । अत्र वाजोऽनं, तद् अस्यां हिवस्सन्ततावस्ति इति वाजिनी, तत्र वसत इत्युक्तम् । मसदीयो वाजपदार्थस्तु सर्वत्र एकस्यः, समृद्धिः पूर्णता वा यत्र मलस्य अन्नादेवी अन्तर्भावेऽ क्रीकारक्षमेऽपि सङ्केतरूपलं ग्राह्मम् । वसुपदं धनवाचकं सर्वत्र सन्तं द्रव्यं इति गृद्यतेऽ स्माभिः । वाजस्येव वसोरिप नैकोऽर्थः सायणीयः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे तृतीयो वर्गः

ऐन्द्रवायवे त्चे त्तीयामृचमाह-

वायविन्द्रश्च सुन्वत आयोत्मुपं निष्कृतम् । मुक्ष्विरंत्था धिया नेरा ॥६॥ वायो इति इन्द्रेः च सुन्वतः आ यात्म् उपं निःऽकृतम् मुश्च इत्था धिया नरा ॥

वायो इन्द्रश्च उमौ युवां सुन्वतः सोमाभिषवं कुर्वतः [यजमानसः] नि-इक्कृतम् निश्शेषेण साधितं (युष्मदर्थं देयं वस्तु उद्दिश्य) मश्चु शीघं इत्था इत्थं [असहान-परिग्रहक्षमया सिद्धया] सत्यया वा धिया बुद्धा (धारणात्मिकया प्रज्ञया) युक्तौ आयातम् आगच्छतम् । नरा नरौ नेतारौ हे देवौ इति सम्बोधनम् ॥

इत्था- इत्थं सत्यिमिति वा यथासम्भवं अथीं ग्राह्यः । उभयथाऽपि वेदे प्रयोग-दर्शनात् । निष्कृतं- संस्कृतं सोमं इत्याह सायणः । वेद्याख्यप्रदेशमिति स्कन्दस्वामी । निक्शेषेण सम्पादितं किमपि सोमाभिषवफलितमिति वयम् । इदं चास्य तृष्यः तात्पर्य-पर्यालोचनया स्पष्टं भवेदिति ब्रूमः समासत इन्द्र-वायुप्रसादवैभवम् ॥

प्रथमं सोमाः सुताः इन्द्रं वायुं च कामयन्ते, तसात्, ततः प्रवहन्तं सोमरसं चेततोः स्योरागतयोः वाय्विन्द्रयोः क्षिप्रं तल्लामः प्रार्थितः । प्राणमनसोरधीश्वरौ हि वाय्विन्द्रौ । अनेन सोमपदवाच्य-अमृतानन्दरसः ऊर्ध्वदेशात्प्रवहन् प्राणवलपूरिते नाडीचके सन्त-समृद्धे मनिस च लब्धान्तरो भवतीत्युक्तम् । अत एव समृद्धिसम्पदं द्योतियतुं वाजिनी-बद्ध इत्युक्तम् । अथ तिसन् रसे प्राण-मनसोः पवमाने सित कोऽपि अपूर्वो ब्यापारः फिलतो भवति, यसात् मत्यें अमृतचिद्धिलासः प्रारभते । इदं च फिलतं कर्म निक्शेषेण सम्पादितं 'निष्कृतम्' इत्युक्तम् । अस्य कर्मणः सम्पूरणे वाय्विन्द्राम्यां भागहराम्यां भाच्यम् । तसात् तिक्विर्तनार्थया सिद्धया धिया युक्तो उभावपि आगमनार्थं प्रार्थितौ । श्वीः बुद्धिरिति सामान्येनावोचाम । बस्तुतस्तु तस्याः स्थानं इन्द्रियात्मनो युक्तायुक्त-विचारश्वीलस्य वा मनस ऊर्ध्वं 'ऋतिवतः' अधस्ताच, एवस्नुसयोर्मध्यमिति बोष्यम् । अश्वैव प्रथमं धीपदं प्रयुक्तम् । अस्य प्रयोजनं तृतीयतृचार्यविचारे विश्वदं स्यात् ॥

त्तीयत्चे मैत्रावरुणे प्रथमामृचमाइ-

मित्रं हुवे पूतदेशं वर्रणं च रिशादेसम् । धियं घृताचीं सार्धन्ता ॥शा मित्रम् हुवे पूतऽदेक्षम् वर्रणं च रिशादेसम् धिर्यम् घृताचीम् सार्धन्ता ॥

पृतद्क्षम् पिनतं धीकौशरुं यस तं मित्रं हुवे आह्वयामि रिशाद्सम् हिंसकानां अत्तारं मक्षकं (विनाशनिमत्यर्थः) वरुणं च [हुवे आह्वयामि] कथंभ्तौ तौ मित्रावरुणौ? घृताचीम् घृतं दीप्तिं अश्वति प्रामोतीति घृताची तां दीप्तां धिर्यं धारणावतीं बुद्धं साधन्ता साधयन्तौ निष्पादयन्तौ ॥

दक्षपदं सर्वत्र बलार्थे वर्तते, तथैव सायणो व्याचष्टे । अपि त बहुप्रयोगस्थल-परिशोधनेन धीकौशलरूपं बलमिति वक्तव्यम् । बलस्य वैविष्यमङ्गीकृत्य साध्वसाधु-सत्यासत्यादि-विवेचनपरां तत्त्वनिर्णायिकां प्रज्ञां दक्षपदवाच्यां ब्रूमः । अत एव धी-कौशलं इति सामान्येन दक्षपदार्थो दत्तः । महीधरो ज्ञानेन्द्रियकौशलं दक्षपदार्थमाह । अन्ये पुनर्नव्याश्च अत्र विप्रतिपन्नाः । पुरस्तात् पुनर्विचारियण्यामः अस्य सक्तस्य अन्तिमन्नो व्याख्यानावसरे ॥

घृताचीम् - धीविशेषणम् । जिघर्तिर्जुहोत्यादिः क्षरणे दीप्तौ च । 'जिघर्म्यर्भि हिवषा घृतेन' हत्यादिः दीह्यर्थे मन्त्रवर्णेषु प्रयोगो लक्षणीयः । दीप्तां अत एव प्रकाश-मानां धियं इति विशेषणं उपपद्यते । क्षरणे प्रस्तवणे च वर्तते । अत एव घृतं सर्पि-विचकं लोके । वदे तु 'दीप्तिमत्' घृतम् । ऋक्संहितायां अत्रैव प्रथमं 'घृताची' इति घृतपदं धीविशेषणतया प्रयुक्तम् । इदं च वेदरहस्यार्थोद्धाटन-प्रधानानां सङ्केतपदानां एकम्, किन-क्रतु-भद्र- दक्ष-ऋतादिपदानीव यौगिकत्वमजहत् सर्वत्र नियतेऽर्थे प्रयुक्तं मन्नेषु । अस्य तृचस्य तात्पर्यं पुरस्तात् पर्यालोचयामः ॥

मैत्रावरुणे तुचे द्वितीयामृचमाइ-

ऋतेने मित्रावरुणावृतावृधावृतस्पृशा । कतुं बृहन्तेमाशाथे ॥८॥ ऋतेने मित्रावरुणी ऋतऽवृधी ऋतऽस्पृशा कर्तुम् बृहन्तेम् आशाथे ॥ ऋतेन सत्येन (सत्येनैव साधनेन) हे मित्रावरुणी मित्रो वरुणश्र [उमौ युवां]

महान्तं कतुम् प्राइं दृढसङ्कल्पं [कर्मसाधकं इच्छाबलिमत्यर्थः] आशार्थे

भानशाथे [न्याप्तवन्तो, प्राप्तौ उपभोगायेत्यर्थः] की दशौ मित्रावरुणौ ऋतावृधी क्रात्य सत्यस्य वर्धियतारौ, पुनः कौ क्रितस्पृशा ऋतं सत्यं स्पृशन्तौ ॥

ऋतं सत्यं सत्यधमों वा भवित सर्वत्र वेदे । वेदगूढार्थाविष्कारायोपयुक्तानां पदानां इदमायं वक्तव्यम् । ऋतं यजमाने वर्धयन्तौ मित्रावरुणौ 'ऋताष्ट्धौ' । खमा- खतः सिद्धस्तयोः सत्यस्पर्धः 'ऋतस्पृशौ' । तथा सत्यवर्धनकर्मणः सत्यमेव साधनं भवित तयोः । अत एव करणे तृतीया प्रयुक्ता 'ऋतेन' । तादशव्यापारस्य तयोः प्राञ्चकर्मणि स्थादध्यवसायः । अत एव 'ऋतुं आशाथे' इत्युक्तम् । बहिः, ऋतुर्यज्ञ इति प्रसिद्धम् । तिर्दि बाद्धेऽर्थे, अञ्चवहुलं महान्तं 'बृहन्तम्' अङ्गेश्वोपाङ्गेश्व अतिप्रौढं यज्ञं भोक्तं यज्ञदेशं प्राप्तौ यज्ञस्रजौ मित्रावरुणौ इति तात्पर्यं प्राहुः । अस्पत्पक्षे तु, अन्तर्यजने समारव्धे, कविऋतौ समिद्धे भगवत्यन्तर्ज्वलने, प्रसादितयोरिन्द्रवाय्वोरनु- प्रह्वलात् सोमाभिषवसामध्यं प्राप्ते च मनस्सारथौ सुख्यप्राणे, मित्रावरुणौ उक्तगुण- विशिष्टो ऋतवर्धनौ विपुलं विशालं वा ऋतवद् बृहद्भृतं ऋतुपद्वाच्यं कर्मसाधकं अध्य- बसायवलं प्राप्तौ सुद्धात इति ग्राह्यम् ॥

मैत्रावरुणे त्चे त्तीयामृचमाह-

क्वी नों मित्रावर्रुणा तुविजाता उरुक्षयां । दक्षं दधाते अपसंम् ॥९॥ क्वी इति नः मित्रावरुणा तुविऽजातौ उरुक्षयां । दक्षम् दधाते इतिं अपसंम् ॥

कवी मेधाविनौ (अतीन्द्रियार्थदिशिनौ) तुविजातौ बहुषु बहुषा वा प्राप्त-जनमानौ उरुक्षया उरुक्षयौ विशालनिवासौ (एवंभूतौ) सित्रावरुणा मित्रावरुणौ देवौ नः अस्माकं अपसम् कर्मवत् (कर्मसाधकं, क्रियानिष्पादकमिति यावत्) दक्षम् बिवेचनात्मकं धीकौशलं द्धाते धारयेते ॥

कवी- नेदं मेधाविसामान्यवाचकं वेदे, दृष्टिसम्पत्तिं द्योतयित । कान्तदर्शी, अती-निद्रयार्थदर्शीति वा व्याख्यातम् । तुविजातौ- तुविपदं वेदे बलवाचक्रम् । बलं सेनार्थे यथा बहुतं द्योतयित तथा तुविपदमिष बहुर्यकम् । बहुनामसु पठितं च । बहुनामुपकारकलाद् बहुधा जात इति सायणव्याख्या । यजमाने देवाः खरूपतो व्या-पारतश्र बहुशः खात्मानमाविष्कुर्वन्ति, तेपामाविष्कार एव तेषां जन्म, तस्माद् बहुधा जात इति वयम् । उरु बहुनामसु पठितिमिति हेतोः 'उरुक्षया' बहुनियासौ इति सायणः । उरु बिस्तृतं अत एव विशालं विपुलं वा वेदे । तमाद् वितते बृहिति निवासो इनयोरिति ग्राह्मम् । 'दक्षं' बलं 'अपसं' कर्म च दधाते मित्रावरुणाविति चकाराध्या-हारेणोभयं च समुचितं सायणव्याख्याने । नावसरोऽध्याहारस्य । 'अपसम्' इति दक्षविशेषणम् । न चेदिदं विशेषणमभविष्यत् अपि लिह सन्त्ववाचि, तदा आद्युदात्तं अपिठिष्यत् । नेदमाद्युदात्तम् । ननु विशेषणं चेत् विशेष्यनिन्नं वाच्यलिङ्गं स्थात्, अपक्शब्दस्तु न तथेति चेत्, मल्र्थलक्षणया व्याख्यातपूर्वं 'रियं यश्वसं' इत्यादिकिमव 'अपिख दक्षम्' इति बोध्यम् । अन्यथा च अपक्शब्दो वेदे बाच्यलिङ्गतया प्रयुज्यत इत्यवयेयम् । अपि च वेदे सन्त्वनामान्यि गौगिकार्थप्रावस्यं व्यञ्जयितुं गुणवाचकलं द्विते । 'गोतमः' 'अङ्गिरस्तमः' 'इन्द्रतमः' 'अपस्तमा' इत्यादिः प्रयोगः साधारणो वेदे ।

'अयं देवानामपसामपस्तमः' (१-१६०-४) अप इति कर्मनाम । तेन तद्वान् लक्ष्यते । कर्मवतां मध्ये प्रकृष्टकर्मा इति सा. व्या. । 'अपसामपस्तमा' (६-६१-१३) वेगवतीनां वेगवत्तमा— सा. व्या. । (१०-७५-७) कर्मवतीनां मध्ये वेगाख्यकर्मवती— सा. व्या. । (१०-५३-९) शोभनकर्मवतां मध्ये अतिशयेन शोभनकर्मा । (१०-११५-२) अपस्वितमः कर्म- बत्तमः मलर्थो छप्तः— सा. व्या. ॥

दश्यम् प्राग्न्यारूयातम् । फलवत्कर्मसाधकं दश्चपदवाच्य-विवेचनात्मकधीकौशलं दधाते मित्रावरुणौ । प्राक् पूतदश्चपदार्थ-प्रतिपादनावसरे दश्चपदं सामान्येन बलनामसु पिठतमपि तस्य धीवैशिष्ट्यप्रपपादितम् । अस्यामृचि मित्रावरुणौ सुसङ्गतौ कियाकौशल-विशिष्टं विवेचनात्मकज्ञानकौशलं धारयमाणावित्युक्तम् । अनेन युक्तयोमित्रावरुणयोः आयत्तं किमपि कर्मविशिष्टं ज्ञानमित्युक्तं भवति । 'पूतदश्चं' मित्रं 'रिशादसं' वरुणं इति उक्तेश्च प्रकारान्तरेणेदसुक्तं प्राह्मम् । किमिदं कर्म ज्ञानं वा? कौ नाम मित्रावरुणौ शका वा तयोः प्रसक्तिः श्रमः—

यक्तेऽसिन् प्रथमस्य त्चस्य सोमाभिषवे प्राणसन्नाहो विषयः, यदर्थं वायुरेक एव पृथक् स्तुतः। ततः परं यजमाने मानव ऋतचिद्रिलासाय मनोमयभ्-परिष्कारः प्रस्तुतः, यदर्थं थिया युक्तो इन्द्र-वायू आगमनाय प्रार्थितो । अस्य यक्तान्तत्चस्य विषयस्तु, ऋतस्व व्यापारो मनोमयसक्ते साधनीय इति; येन धीः सम्यक् साधिता स्यात् कर्म धितुलं भवेत् । एतत्कृते मित्रावरुणावाहूतौ । इमौ च, मित्रो वरुणोऽर्यमा भग इति चतुर्णा एकसदनानां (१-१६६-२) व्यूहभूतानां मध्ये प्रसिद्धौ द्वन्द्वभूतौ । ताहशीं प्रदीक्षां धियं साधिततुं प्रभू इमौ 'घृताचीं धियं साधन्ता' इति प्रथमष्ठक्तम् ॥

अत्रेदमनधेयम् । सक्तमन्नेष्नियं ऋषीणां शैली लक्ष्यते, यत् कमिष विषयं प्रतिपाद्य अन्यस्य ऋषणे पूर्वोक्तं किमिष शुरूयं पदं पुनः प्रयुज्य उत्तरत्र तदनुरणनेन साधनेन पूर्वोत्तरयोः सम्बन्धं व्यञ्जयन्ति मन्नकृतः । एवं कथितपदस्य पुनः कथनं सप्रयोजनं भवति । प्रायः सर्वेषामृषीणां समाना रीतिरियम् । इह धीपदं बन्धकं उभयोः । 'धिया नग' 'धियं साधन्ता' इति पुनः प्रयुक्तमवधार्यम् ॥

अय धीपदं विचार्यम् । यद्यपि मित्र्वृद्धिवाचको धीपर्यायो वा भवति साधा-रणव्यवहारे, तथाऽपि वेदे मतेधियश्च भेदो बोध्यः । मित्रम्ननं सामान्यवृद्धिर्मनसो वृत्तिरवस्था वा भवति, रोषावेगादिभावमि कचित् प्रतिपादयित मन्युश्चन्दवत् । धीस्तु धारणावती प्रज्ञा, धिया धीवृत्तिश्च आिष्यते । अनया सह आगमनाय इन्द्र-वायू पूर्व प्रार्थितौ । अधुना तु, ऋतचित्सम्पर्क-तद्भ्यवहाराय सा धीः साधिता समृद्धा प्रदीप्ता च विधातव्या । तत्कृते मित्रावरुणौ स्तुत्या आहूतौ । उक्तलक्षणे धीक्षेत्रे ऋतचितेव्यापारस्य विशुद्धप्रतिफलनस्य वा प्रतिवन्धकद्धयं वर्तते । तत्रैकं ऋतानृत-साध्वयविवचनमालिन्यम्, येन सत्यसम्बन्धिच्याकुलतापत्तिः । अन्यत्तु, बहूनि कारणानि सम्भूय धियः सत्यसम्बद्धमभ्युद्यं प्रतिरुध्य धीवृत्तीनां परस्परसाधुयोग-विधातकं वैपम्यमापाद्य धियो दारिद्यं तद्भतवृत्तीनां वैतथ्यं च विद्धते । अतः सकल-विधकछपध्वंसिनः सर्वमावृत्य तिष्ठतो वरुणस्य प्रसादात्पारिशुद्ध्यसिद्धिभवति । स ऋत-चितिशक्त्यात्मना मानुषे वर्तमानोऽस्मदिभिवृद्धि विधातयतः सर्वान् विरोधिनः पापान् अन्तयति । अतो 'रिशादसं' वरुणं इत्युक्तम् । वरुण इव मित्रश्च ऋतज्योतिःशक्यात्मना वरुणसाधितनैर्भल्यविभवेन साधुयोग-सौख्य-सौहार्द-साम्यादिव्यवस्थां धियः सम्पादयन् मानुषे ऋतानन्दविधानाय प्रभवति ।।

एवं युक्तौ देवावुभौ ऋतेन साधनेन ऋतं वर्धयन्तौ मानुषे ऋतसम्पर्क धत्तः । बृहन् ं ऋतुमस्मासु भुज्ञाते । 'बृहन्' महान् विततो विपुलो वा भूमा, 'ऋतुः' अमोघोऽ ध्यवसायः कर्मभाक् । स ह्यावश्यको भवति प्राप्तव्यसिद्धये । ज्योतिः शक्तिश्रेति

इयिमदं अपेक्षणीयं भवति वेदर्षीणामन्तर्यजने । ऋतस्य ज्योतिन्यापाराद् धीर्दीप्ता भवति (घृताचीम्) । ऋतस्य श्वक्तिन्यापाराद् अध्ययसायोऽविफलो बृहन् भवति [ऋतुं बृहन्तम्] । ऋतस्य विभवेषु स्वयमाविष्कुर्वत्सु कर्मवती कर्मणि प्रवृत्ता विवेचनात्मिका धीः स्थिरीकृता धारिता भवति [दक्षं दधाते अपसम्] । पूता विवेचिका निर्णायिका वा धीः ऋतानुरोधेन कर्मणि प्रवर्तते, ऋतस्य शक्तिविशेषः सञ्जायते, इन्द्रवायुविहितं कर्म सम्यक् साध्यति । तसात् 'कृतोः' 'धिय'स मालिन्यन्याकृततादेविमोक्षः । इममर्थ अन्यत्र बहूनि मैत्रावरुणस्कानि समर्थयन्ति । विस्तरिभया नोदाहियन्ते । 'मित्रं वयं हवामहे वरुणं सोमपीतये । जज्ञाना पूतदक्षसा ॥ ऋतेन यावृतावृधा ऋतस्य ज्योतिष-स्पती । ता मित्रावरुणा हुवे' इति निद्रश्चनमेकं मेधातिथेः (१०१६०५०) ॥

इदं च बोध्यम् । ऋतप्राप्तिनिःश्रेयसलामथ यद्यस फलम्, तच, अमेविशिष्टं साघ्यं कर्मेति प्रथमे अमिसक्ते सक्ष्मभः स्चितम् । द्वितीये स्के, सोमाभिषवे बाय्वि-न्द्राम्यां साधनीयं पूर्वाङ्गं कर्म, ततः परं मित्रावरुणयोः कार्यम्, येन ऋतवर्धनेन प्रवमानानन्दवलेन द्वारा च मानुषस्य साधारण-मनोमयसन्वसन्नाहनं च प्रतिपादितानि ।

ऋग्वेदे सर्वत्र ऋषीणामन्तर्यागे द्विधा प्रयत्नः क्रियमाणो लक्ष्यते । तत्रैकः, मानुषस्य श्रारे मनसि च परिपाकः, येन प्राप्तव्यश्रुद्दिश्य तयोः सन्नाहनं भवति । अन्यस्तु, ऋतस्य सोमपदवाच्य-तदानन्दस्य चाधिगमः, येन मानुषे अमृतस्वरूपस्य परदैवतस्य कार्यपरिपूरणं भवति ॥

#### इति प्रथमस्य प्रथमे चतुर्थो वर्गः

प्रथमानुवाकस्य तृतीयं द्वादशर्वे स्कम्, तत्र चनारस्तृचाः । प्रशासस्य देवताः प्रागुक्ताः । अश्विनत्यादिः प्रथमस्तृच आश्विनः ॥ अश्विना यज्वेरीरिष्णे द्रवेरपाणी शुभस्पती । पुरुभुजा चनस्यतेम् ॥ १॥ अश्विना यज्वेरीः इषेः द्रवेत्पाणी इति द्रवेत्ऽपाणी शुभः पृती इति प्ररुभुजा चनस्यतेम् ॥

अश्विना हे अश्विनौ यज्वरीः यागनिष्पादिकाः इषः प्रेरणात्मिकाः शक्तीः चनस्यतम् भुज्ञाथाम् । अश्विनोस्नीणि विशेषणानि । द्रवत्पाणी श्विप्रगपादौ

## शुभस्पती ग्रमस पालकौ पुरुभुजा बहूपमोक्तारौ ॥

इषः अन्नानि [प्रायशः कर्मठव्याख्यानम्] तथा चनः अन्नं इति च । तदनुसारि द्रवत्पाण्यादीनां तात्पर्यम् । प्रेरणार्थाद् धातीरपि निष्पन्नलात् प्रेरणवेगार्थे परिप्राद्यः ॥

चनस्यतम्- अभाषि भोग्यं भवति, तस्मादन्तरर्थे चनः भोग्यं, इच्छतम् उप-भुज्जाथां इति ग्राह्मम् ॥

द्रबत्पाणी— औचित्यात् पाण्युपलक्षितः पादो बोष्यः । अन्यत्र (२.३१.२) 'पाण्युपलक्षितैः पादैः' इति सायणोऽप्याह ।

शुभस्पती- दीप्तौ भोगक्षमे शोभार्थे शुभे च वर्तते शुभधातुः। अत्र द्वितीयोऽर्थे उपपन्नः 'पुरुभुजा' 'चनस्वतम्' इति पदद्वयेऽपि भोगार्थकशब्दश्रवणात् ॥

सामान्येनायं मन्त्रार्थो भवति— द्वुतगतिको भोगाधिश्वरौ बहुभोगसमर्थो अश्वा-धिरूढौ देवात्रश्चिनौ सम्बोधितौ, ताम्यां यजनिष्पत्ति-निमित्तभूताः प्रेरियतीः याग-सम्बन्धिनीः श्वक्तीराक्रम्य अधिष्ठाय वा सामोदं भाव्यम्— इति । विशेषः पुरस्ताद् विचार्यते तृचस्थान्ते ॥

अश्विना पुरुदंससा नरा शवीरया धिया । धिष्ण्या वर्नतं गिरेः ॥२॥ अश्विना पुरुदंससा नरा शवीरया धिया धिष्ण्या वर्नतम् गिरेः ॥

अश्विना हे अश्विनी अश्वाह्मदौ शिह्यौ पुरुदंससा बहुकर्माणौ बहुविधक्रियानिष्पादकौ नरा नरौ नेतारौ पुरुषौ (बिह्मनौ देवौ) युवां गिरः वाचः [असदीयाः स्तोत्रवाचः] वनतम् सम्भजतम् [तासुरमध्वम् । धिष्णया हे धारियतारौ [धियां सन्तौ]। तयोः कया निमित्तभूतया गिरां सम्भजनं स्वात् श्वित्या धिया स्फुरद्रस्थ्यस्या धारणात्मिकया दुद्ध्या ॥

पुरुदंससा— आश्चर्यभूतिविधकर्माणौ इत्येके व्याख्यातारः । पुरु बहु, दंसः कर्म, एताविभविवादम् । आश्चर्यभूतेति विशेषणोपादानं व्याख्यानमात्रम्, न पदार्थः । नात्र दोषः ।।

नरा- नृपदं बलवाचकं वेदे । यथा नृम्णम् । नृणां नृतमः । बलवन्वादेव

नरो नेतार इति व्याख्यानं साधु स्थात् । नराः पुरुषाः मानुषा देवाश्च वेदे । स्नी-देवतास्तु गणाः ॥

शवीरया- बहुधा निर्वचनमाहुः । शव इति स्फुरद्रलम्, तसाद् ईरन्प्रत्ययः । धियो विशेषणं असदिभमतम् ॥

धिष्ण्या— अत्रापि बहूनि निर्वचनानि । धिषणा धिष्णा तत्र भवौ धिष्ण्यौ इति चेत् 'शवीरया धिया' इत्यनेन स्यादर्थसङ्गतिः ॥

अयं साधारणोऽर्थः हे अश्वारूढो विविधकार्यसाधको बलवन्तो देवौ धियां त्रियमाणौ धारियतारो, युवां स्फुरद्वलसाधनीय-अप्रतिहतप्रसरया बुद्ध्या अम्मदीय-स्तोत्रवाक्षु मोदध्वम् इति ॥

दस्रो युवाकेवः सुता नासेत्या वृक्तविहिषः । आ यति रुद्रवर्तनी ॥३॥ दस्रो युवाकेवः सुताः नासेत्या वृक्तऽबिहिषः आ यात्म् रुद्रवर्तनी इति रुद्रऽवर्तनी ॥

द्स्रा कर्मनिष्पादको नासत्या दुतगमनशीलो हे अश्विनो वृक्तबर्हिषः वृक्तं वर्जितं (अनुपयुक्तैः वर्जनीयैरपावनैर्वा वस्तुभिरिति शेषः) बर्हिः आसीर्ण येन तस्य यजमानस्य मम युवाकवः बलिनः सोमाः सुताः । हे रुद्रवर्तनी रुद्रः गतिवेगेन भीषणः वर्तिनः मार्गः ययोस्तौ युवां आयातम् आगच्छतम् ॥

दस्रा— उपश्चमार्थाद् दस्यतेर्धातोः क्रचिद्, दर्शनार्थाद् दंशनार्थोद्वा दंसतेर्दस्यतेर्धा किचिद् दस्र-दस्मपदयोर्निष्पत्तं आह सायणः । तस्माद् दर्शनीयोपश्चपित्राद्यर्थः नैकः त्रोक्तः । अपरोक्तार्थे गृहीतं दस्नपदं दंसवत् कर्मसम्बन्धिलं द्योतयेत् । यथा 'पुरुदंससा' इत्यत्र कर्मेव प्रतिपादितम्, न तु उपश्चय-दर्शनीयादिकम् । तथेहापि । तसाद् दस्रो कर्मणां निष्पादको इति वयम् ॥

युवाकवः — युवां कामयन्ते, मिश्रणार्थाद् यौतेर्निष्पक्रतात् मिश्रणं कामयन्ते, इति चान्यत्र सायणः । 'युवावते यौवनवता बिलना' इति (३०६२०१०) सायणव्याख्या । अत्रापि युवश्चव्दलक्षितं वीर्य, तच्छालिनः सोमा ग्राह्माः । नासत्या — न असत्यौ सत्यौ ध्यवेति पूर्वे । इदं न साधु लक्ष्यते । वेदे देवतानाम्नामेकैकमपि तत्तदेवताधर्म-गुण ।

W. 2, W. 2, W. 4]

साह्यान्यतमनोधकं भवति । अधिनोः नासत्याविति नज्द्रयेन सत्यसद्दीकरणे किं प्रयोजनम् १ यथा मित्रावरुणादीनां ऋतसम्बन्धो वैशिष्ट्यं द्योतयति तथा अधिनोर्न । नासत्यश्वन्दोऽश्विनोरेव नाम । तसात् किमपि वैशिष्ट्यप्रतिपादकं स्वात् । तच नसदे-र्मत्यर्थाभिरुक्तं भवति । 'द्रवत्याणी' 'रुद्रवर्तनी' अश्वनौ अश्वाहरौ द्रुतमतिप्रसिद्धौ । असायुक्तमसदुकं निर्वयनष् ॥

वृक्तवर्हिन:- वर्षि परितः (वेधां सोमार्थं वा) छिन्नमूलानां दर्भाणां आस्तरणं इतम् । तसाद् येषां सोमानां वर्दिः बास्तीर्णं वृक्तं मूलवर्जितं ते सुताः (सोमाः) इति श्रथमाबहुवचनम् इति सायणप्रभृतयः । षच्चेकवचनान्तं अध्याहृतस्य यजमानस्य विशे-वणहुक्तमसाभिः । एवं स्थूलार्थस कर्मीपयोगिनो न श्वतिः । अन्तरर्थे वर्दिः यजने देवानामागमनस्यानसम्हनम् ॥

रुद्रवर्तनी- 'रुद्रस्थेव मार्गो ययोस्तां' इति प्रात्यः । रक्तवर्णे द्वे अश्विनीनश्चत्रे इति मन्यानामेकेषां करूपना । गतिवेगस्य भीषणस्नात् मार्गो रुद्रोऽनयोरिति वयम् ॥

कर्मनिर्वर्तनपटू द्वुतगमनौ वेगभीषणमार्गी हे अश्विनौ! वेद्यां आसनं सिद्धं कृतं मया, इमे वीर्यशालिनः सोमा अभिषुताः, तान् उपभोक्तं आगच्छतम् इति ऋषिर्वृते ॥

अथास तृचस तात्पर्यावगाहने अश्विनाविधकुत्येदं वक्तव्यम् । काऽपि भवतु तयोः कथा पुराणेषु प्रथिता, ताबुद्दिश्य नव्यैः कृता नक्षत्रात्मकलकल्पना मिध्या सत्या वा भवतु, प्राच्यया पाश्चात्यया वा आश्विनखरूपनिर्णायिकया स्थूलदृष्ट्या नास्ति कार्यमसाकम् । अन्तरर्थविधामवलम्बय अश्विनोस्तस्वं प्रतिपित्यनां नो बाह्यार्थपक्षीया-भिप्रायपरीक्षाया नावसरः । अथेदमिधनोर्विवरणं भवति-

अश्विनौ यमी अश्वारूढौ । अश्वो बलोपलक्षकः, विशेषतः प्राणबलं प्राणानु-गृहीतनाडीवलं प्राणमेव वा लक्ष्यत्यश्वः । तसादश्वः क्रियाशक्तिनिष्पादकस्य प्राणस्य प्राणबलस्य वा सङ्केतो भवति । यद्यपि सर्वेषां देवानां ऋतसम्बन्धिद्वादिः सामान्यधर्मो रुश्यते, तथाऽप्यनयोवैशिष्ट्यं सर्वेषां आश्विनस्कानां परीक्षणेनावगम्यते । भोगश्वक्ति-श्र्यिष्ठी, सीम्यं मधु पिबन्ती, तदिच्छन्ती, आरोग्यं रोगिणे यच्छन्ती मिषजी इति बहुषु मन्त्रेषु वर्णितौ । विशेषतः पक्षिवत्, तथा मनोवच वेगवन्तौ । रौद्रोऽनयो **इथनेगः । उपा स्पेद्दिता रथं तयोरारुस याति प्रिया तयोर्योपा । यद्यपि मयः-पद**ः

बाच्य-परमसुखस्य भावियत्रोस्तयोः क्रियाभोगनिष्पादनमेव प्रधानं कर्म, तथाऽपि ऋतशक्तिविशेषाविमौ मतिनत्तमकर्माणौ । अखण्डसस्तलक्षक-समुद्रसमुत्यो ऋतसत्त्वं ऋतबलं चाधिजग्रुषा धीवलविशेषेण परमजीवन-सम्मद-सम्पत्तीनां मनोमयतां सम्पाद्य
द्याते, महते कर्मणे यद् अपेक्षितं प्रेरणवलं तद् विधत्तः, येन ज्योतिष्मता तमसस्पार्र
तारयतो नरं यजमानम् । इमौ नरं मतिभ्रवः सर्वा अतिक्रम्य खयं नावा तारयतः
इत्येवमर्थकानि स्क्तानि द्रष्टन्यानि ॥

निदर्शनाय मत्रभागाः केचन खल्पश इह भवन्ति-

'मनोजनसा वृषणा मद्द्युता.... अनसे पूर्नीभिः पुरुमोजसा' (४-२२-१६) 'आ नी अश्वानदिश्वना नर्तिपासिष्टं मधुपातमा नरा' (४-२१-१०) 'युनमत्यस्वाननक्षयो.... स्वसा यद् वां निश्चगूर्ती भराति । वाजायेट्टे मधुपानिषे च ॥' (१-१८०-२) 'मध्नः पिनन्ता उपसः सचेथे' (१-१८०-१) 'अधि श्रिये दुहिता सर्यस्य रथं तस्यो पुरुग्धजा शतोतिम्' (६-६१-५) 'युनोरुषा अनु श्रियं परिज्मनोरुपाचरत् । ऋता ननथो अक्तुभिः ॥' (१-१६-१४) 'यदन्तरिक्षे पतथः पुरुग्धजा '(४-१०-६) 'उत्त त्या दैन्या भिषजा शं नः करतो अश्विना' (४-१८-४) 'उभा हि दस्ना भिषजा मयोभुनोभा दश्वस्य नचसो वभूवथुः' (४-४६-१) 'एषो उषा अपूर्व्या न्युन्छिति श्रिया दिनः । स्तुषे नामश्विना वृहत् ॥' (१-४६-१) 'या दस्ना सिन्धुमातरा मनोतरा रयीणाम् । धिया देना वसुनिदा ॥' (१-४६-२) 'या नः पीप-रदश्वना न्योतिष्मती तमस्तिरः । तामस्ये रासाथाभिषम् ॥' (१-४६-६) 'आ नो नाना मतीनां यातं पाराय गन्तने । युञ्जाथामश्विना रयम् ॥' (१-४६-६) 'सा नो नाना मतीनां यातं पाराय गन्तने । युञ्जाथामश्विना रयम् ॥' (१-४६-७) एताहरोः शतभो हत्यसंग्रयम् ॥

अत्र आश्विने त्चे, बहुमोगभृतौ आशुगितिशौ अश्विनौ यजनिष्पादिनीः प्रेरणश्वक्तीरुपमोकुं प्रार्थितौ (यज्वरीरिषः)। इमाश्व सोममदवैमवजा इति बोष्यम्। तथा च
हेतुरुक्तः । चितेः व्यभिनवरूपाविष्कारसमर्था वाचः [गिरः] उद्गताः, यजनक्षेत्रं च
सिद्धं कृतम् (वृक्तविद्धिः), वीर्यवत्तमाः सोमाश्वाभिषुताः (युवाकवः सुताः), तस्माद्
अश्विनोगिरां सम्भजनायागमनमवश्यम् । कार्यसाधकधौरेयाम्यां ताम्यां धियां गिरः
स्थापयिता तासां तद्रृपतामापाद्य तत्वीकारः साधनीयः [धिष्ण्या धिया वनतं गिरः]।

कार्यसाधको तो सोमाभिषववलप्रेरितेन रोद्रवेगेन निष्कण्टकमार्गो आगच्छेताम् (रुद्रयर्तनी) । अश्वाधिरूढाभ्यामाभ्यां प्रदेयं तु सर्वथा बलं, वीर्यम् । याज्ञिकशक्तिभोगे हि
रितस्तियोः । तिददं तयोः साधनीयम् – बाक् सन्त्रसमृद्ध-धीखरूपसात्कर्तत्र्या, कर्मणः
कार्यनिष्पादकसं सम्पाद्यम्, प्रयाणे क्षिप्रगमनं निर्वर्तनीयम्, क्रियादक्षता आश्चताइतीदं द्वयं अश्विनोः शक्त्रक्षासाह्यभ्यम् ।।

एवं आध्यात्मिकार्थानुसारेण ऋषीणां भाषासु सर्वत्र अर्थसाङ्गत्यम्, प्रसाद-निर्भरः, अभिप्रायाणामेकरूपता च स्पष्टं लक्ष्यन्ते । बाह्यार्थव्याख्यास्तु, वेदो गहनतम-ज्ञानगर्भित इति नाभिमन्यन्ते, चिरन्तनं गूढार्थविवरणपरं सम्प्रदायं ऐतिद्यं वा न लक्षयन्ति, अत एव असङ्गतार्थान् ब्रुवते, विविधाशयव्याकुल-व्यामोहपरिभूत-मन्त्रार्थ-विवरणधीरणीमवलम्ब्य परमार्थपथात् पतिताः पण्डितानपि पातयन्ति व्यामोह्य ।।

द्वितीयम्ब सोमयागे विनियुक्तिमदं तृतीयं स्कं आध्यात्मिकभावभ्यिष्ठम् । द्वितीयस्कीयान्तिमतृच इव अत्राप्यन्तिमे सारस्वते तृचे, ऋतस्य प्राप्तिः, ऋतचितेः अधिगम एव यज्ञस्य फलमिति स्पष्टतरं रूक्ष्यते । द्वितीयस्क इवेहापि प्राणवलात्मिकाः प्राणक्क्तयो देवताः प्रार्थ्यन्ते । तत्राहृतो वायुः, येन प्राणभृतोऽश्वाः प्राणवलविशेषाः सम्भृत्योपकरूप्यन्ते । इह तु, अश्विनावाहृतौ, याभ्यामश्वाः प्राणशक्तयोऽधिरुद्योप-युज्यन्ते । द्वितीये वाय्वजुप्रहात् प्राणव्यापाराद् ऋषिः मनोमयभुवं साधियतुं प्रवृत्तः । इहापि आश्विनवलादिनद्रवलावाप्तये प्रवर्तते । एवं सर्वत्र वेदे देवताव्यवस्था, भाषाव्यावस्था, अर्थसाम्यं, इति सर्वे एकरीतिकं समञ्जसं स्प्पादं च भवति ऋजु पश्यतां चिन्तकानाम् ॥

ऐन्द्रे तुचे प्रथमामाह-

इन्द्रा याहि चित्रभानो सुता इमे खायवेः । अण्वीभिस्तना पूतासेः ॥४॥ इन्द्रं आ याहि चित्रभानो इति चित्रऽभानो सुताः इमे खाऽयवेः अण्वीभिः तना पूतासेः ॥

हे इन्द्र चित्रभानो बहुविधरवमे (बहुप्रकारक-प्रभाषमृद्धेस्पर्थः) सुताः अभि-इताः, इसे सोमाः त्वाखदः तां कामयमानाः (सत्कामा वर्तन्ते) । एते सोमाध अण्वीभिः अङ्गुलीभिः इति व्याख्यातारः (सक्ष्माभिः शक्तिभिः)। तना विस्तृत्य पूताः श्रद्धाः कृता इत्यर्थः ॥

'अण्वीिमः, तना' इति पदद्वयमेवात्र विचारियतन्यम् । इन्द्रपदार्थो यास्कोदाहृतनिर्वचनबाहुल्यात् अन्यविध्यतिकल्पलाच न विचार्यते । इन्द्रमिधकृत्य सारतः प्रागुक्तम् । चित्रपदार्थविवरणे न्याख्यानमेदोऽप्यिकिश्चित्करः । 'अण्वी स्रक्षमा' 'तना
विस्तृतेन' इति सायणन्याख्यानं, अन्यत्र 'एष धिया याति अण्न्या' (९-१-१) 'यचिद्वि
श्रश्चता तना' (१-२६-६) इत्यादिस्थलेषु द्रष्टन्यम् । 'तना द्रशापवित्रम्' इति च सायणोऽ
न्यत्र त्रूते । इह स्कन्दलामी तमेवार्थमाह । अण्न्यः अङ्गुलय इति निघण्डुबलात्
सर्वे न्याख्यातार आहुः । अयं तेषामाश्यः— ऋतिजः सोमरसशोधनं कृर्वन्ति । तत्र
एकं साधनं हत्तः अङ्गुलीिभः (अण्वीिभः) लक्षितः, अन्यत्तु विशोधनी भवति । तद्
दशापवित्रं तनापदेनोक्तम् । इस्तेन दशापवित्रमादाय शोधिताः सोमाः पूता इति भावः ॥

अत्र याथार्थ्यं सिवमर्शे प्राह्मम् । आश्विनानुग्रहसम्पत्तेः परं ऐन्द्रं प्रसादमिनिकाङ्काति सक्तद्रष्टा। प्राणवलसमृद्धेः शुद्धसन्त्वमनोमयं ऐन्द्रमनुग्रहं याचत इत्युक्तं भवति। अभिपुताः सोमाः इन्द्रं कामयन्ते । प्राणाश्ववलवेग-प्रचोदितानां सम्मद्भरप्रसराणां यथायथं साधुकर्मणे शुद्धसन्त्व-धीराज्यप्रवेश्वलामः आवश्यकः, तद्धं इन्द्रः शस्यते । अशोधितानां सोमाभिपवानां आमोद्रसक्षरणरूपाणां कथं इन्द्रभोग्यता युक्ता स्थात् श्वतः सहमाभिः धीशक्तिभिः (अण्वीभिः) विदः प्रज्ञाधारे श्वरीरे वितत्या च (तना) शोधिताः (पूतासः) इत्युक्तम् । ननु, अणु-तिश्वत्य-अण्वयादिपदानि सहमवाचकानि भवन्तु, कथं सहमता धिय एवोच्यत इति चेत्, मन्त्रवर्ण एव प्रत्युक्तरमाह, सायणोऽ प्यवश्च इव गत्यन्तराभावात् 'अण्वी धीः' इत्यभ्युपगम्य व्याचष्टे । तथा हि 'तममृक्षन्त वाजिनसुपस्थे अदितेरिधे । विप्रासो अण्व्या धिया' (९-२६-१) । अत्र सायणीयव्याख्यायां इदं दृश्यते— तं वाजिनं अश्वं अश्ववदाशुक्याप्तं (समृद्धं सोमं इति वक्तव्यम्) अदितेरुपस्थे अमृक्षन्त शोधितवन्तः । के? विप्रासः मेधाविनः । केन साधनेन? अण्वा अङ्गल्या धिया प्रज्ञया स्तुत्या वा, अथवा सहमया धिया अङ्गल्येति विश्वेष्य-विश्वेषणमावः—इति । एष विक्रान्तः सोमः सहमया धिया द्वारा सम्यङ् निष्पादितं ऐन्द्रं युस्थानं गन्छतीत्येव-मर्थक्तस्य मनस्य (९-१-१५-१) अघटनघटनापटीयसी सायणव्याख्या वृते 'एष सोमः

अङ्गल्याऽभिषुतो धिया कर्मणा इन्द्रस्य निष्कृतं स्थानं दिवं प्रतिगच्छति ।.... अङ्गल्याऽ
भिष्यमाणः सन् होमद्वारा अग्निनिष्पीडनद्वारा पात्रं वा गच्छति' इति! मञ्चवर्णस्तु
विस्पष्टमाह— 'धियमिच्छन् देवानां अमृतानां निवासस्थानं चृहत् (ऋतं सत्यं) प्रति-गच्छिति, न तु पानपात्रं चमसं प्रति सोमः'—इति 'एष पुरु धियायते चृहते देवतातये । यत्रामृतास आसते' (९-१५-२) ॥

अन्ये च मन्नाः सन्ति नवममण्डले, यत्र अङ्गल्यर्थकः अण्वीश्चन्दः, कर्मार्थे धीशब्दो वा नोपपद्यते, विस्तरिभया नोदाहरामः । अथ चेद् अण्वीभिः अङ्गलीभिरेव भाव्यं, तिर्हि ता न मानुष्यः, किं तु दिवो दृहितुः स्वर्याया अश्विनोः प्रियाया इति वक्तव्यम् । नेयमसाकं कल्पना । अत्रोपपत्ति प्रदर्शयामः । यमर्थं मनिस निधाय ऋषिमधुव्छन्दाः 'अण्वीभिस्तना पूतासः' इत्याह सूक्ष्मश्चः गूढं वा गूढार्थमन्त्रदर्शी, तमेव खयं नवममण्डले, प्रथमद्यक्ते विस्पष्टमाह (१-१-६-१)। अत्र 'स्वर्यस्य दुहिता' 'अण्वीः' 'दश खसारः' 'योषणः' द्युलोके तार्ये सोमं गृह्णन्तीति प्रत्यक्षयचनानि लक्षणीयानि भवन्ति । सोममधिकत्यालमेतावताऽत्र । तचस्य प्रथमचें ऽथों इस्मामिरुक्त उपपादितः । अथाव-शिष्टं ऋग्द्वयं सुगमार्थं भवति ॥

ऐन्द्रे तुचे द्वितीयामृचमाह-

इन्द्रायाहि धियेषितो विष्रेज्तः सुतावेतः । उप ब्रह्माणि वाघतेः ॥५॥ इन्द्रं आ याहि धिया इषितः विष्रेऽज्तः सुतऽवेतः उपं ब्रह्माणि वाघतेः॥

हे इन्द्र धिया प्रज्ञया [धारणात्मिकया] इषितः प्रेरितः, विप्रज्ञूतः विष्रेण मेधाविना प्रदीप्तध्यानेन ज्तः प्रेरितः (पुरो गन्तुमुद्योजित इत्यर्थः)। एवंभृतः तं आयाहि आगच्छ। किमर्थम्? सुतवतः सोमं अभिषुतवतः (मम) वाघतः स्तोतुः [आत्मार्थ-ध्यानानि वाचा आविष्कर्तुमिच्छतो मम] ब्रह्माणि मन्नात्मकानि स्तोत्राणि उप उपेतुम् ॥

प्रथमं अभिषुताः सोमाः इन्द्रं कामयन्त इत्युक्तम् । तत इन्द्रः सोमं सुतवत आत्मार्थध्यानानि वाग्भिराविष्कुत्य स्तोतुः मन्नानङ्गीकर्तु स्तूयतेऽस्यापृचि । अथ प्रदीप्तया थिया तद्वलेनोपेतः भ्राजमानैरश्चेर्युक्त इन्द्रस्तान् ऋषेर्मन्नानुपगच्छति । तमृषिः प्रार्थयते सुते सोमरसे सम्मद्भरं धर्तुं धारियतुं चेति तृतीयस्थामृचि प्रोच्यते ॥ ऐन्द्रे तृचे तृतीयामृचमाह्-

इन्द्रा याहि तृत्रजान उप ब्रह्माणि हरिवः । सुते देधिष्व नश्चनेः ॥६॥ इन्द्रे आ याहि तृत्रजानः उप ब्रह्माणि हरिऽवः सुते दिधिष्व नः चनेः ॥

हे इन्द्र, हरिवः अश्वयुक्त, तृतुजानः अत्यन्तं तरमाणः सन् [अश्वयुक्ततात्] ब्रह्माणि मन्नात्नकानि स्तोत्राणि उप उपैतं आयाहि आगच्छ । सुते सोमे नः असदर्थ चनः सुखं सम्मदं वा द्धिष्त्र धारम ॥

पूर्व सोमाभिषवेण साधिते आनन्दक्षरणे, अश्विभ्यां प्राणमयसम्बे प्राणावधृते नाडीचके च यो मदो वीर्यवान् कृतः स्थापितथा, सोऽधुना इन्द्राधीनः कर्तव्यः, येन स शुभ्रधी-दीप्ते द्यस्थाने पदं रुव्धा चितेने च्युतः स्थात् । तसादिन्द्रं प्रज्ञायां आनन्द-धृत्ये प्रार्थितवानृषिः 'स्रते दिधष्व नश्चनः' इति ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पञ्चमो वर्गः

तृतीय वैश्वदेवतृचे प्रथमामृचमाइ-

ओमीसश्चर्षणीधृतो विश्वेदेवास आ गत । दाश्वांसी दाशुर्षः सुतम् ॥७॥ ओमीसः चर्षणिऽधृतः विश्वे देवासः आ गत दाश्वांसेः दाशुर्षः सुतम् ॥

हे विश्वेदेवासः एतत्संब्रकाः सर्वे देवाः, आगत आगच्छत । कीहशास्ते श ओमासः अविवारः [वर्धियवारः] पुनः कीहशाः श चर्षिणिधृतः चर्षणीनां नराणां धारियवारः [चर्षणयः कृष्ट्य इव कर्मीयुक्ताः, न केवलं मनुष्या इति बोष्यम् ] पुनः कीहशाः ? दाशुषः दत्तववो यजमानस सुतम् अभिष्ठतं सोमं दाश्चांसः यथामागं विमन्य दावारः ॥

ओमासः— अनतेर्धातोनिंषमः शन्द इति निर्विनादम् । धात्नां गद्दर्धनाद् वर्धने च अन-धातुर्वतेते । यद्यपीदं पदं सक्कदेन प्रयुक्तं ऋनसंहितायां, तथाऽपि 'ओमानं' 'ऊमासः' 'ऊमाः' इत्यादयः शन्दाः प्रयुक्ता दृश्यन्ते । सायणस्तु प्रायशः रक्षणार्थोऽनधातुरिति कचित् अर्थान्तरमप्याद । तथा च 'ओमानं सुखनिश्चेषं (१-३४-६) इत्याह । धात्वर्थमञ्जवसेव 'ऊमासः अवितारः' (१-१६६-६) इत्याह । अन्यत्र 'ऊमाः' ऊमसंज्ञकाः पितरः' (६-६-८) इति च । प्राचीन-आर्यभाषाञ्चाखीय-अवादिधालर्थ- परीक्षणाद् अवितः वर्धने पोषणे वा वर्तत इति शक्यं निर्णेतुम् । एवमेव अव-धातो- रूठिपरे 'ऊतिः' वर्धनं वृद्धिः इति क्तिन्प्रत्ययान्तं पदम् ॥

'चर्षणयः' मनुष्यनामसु पठितिमिति हेतोर्मनुष्यसामान्यार्थे न ग्राह्मम् । पश्चिवंशिति-नामसु एकमिदम् । कारुः कीरिः कृष्टयः चर्षणयः— इत्यादीनि तत्र तत्र पठितान्यिष अविशेषेण न कदाऽपि ग्राह्माणि ॥

दाश्वांसः - दाश्व दान इत्यसािकणश्वम् । अत्रापि विशेषो बोष्यः । तत्तद्युक्त-भागानुसारेण विभजनपूर्वकं दानमिति धात्वर्थो बोष्यः ॥

वेश्वदेवत्चे द्वितीयामृचमाह-

विश्वेंदेवासों अपुरः सुतमार्गन्त तृणीयः । उसा ईव स्वसंराणि ॥८॥ विश्वें देवासंः अप्रतुरः सुतम् आ गुन्त तृणीयः उस्राःऽ ईव स्वसंराणि ॥

हे विश्वेदेवासः विश्वेदेवाः सुतम् असदीयं सोमं प्रति आगन्त आगच्छत । कीद्याः असुरः ? अपः तुत्रति, श्रुग्विकरणी लरयन्तीति अपुरः वृष्टि-प्रदाः (वृष्टिर्दिच्यानामभीष्टानामिति बोध्यम्) । पुनः कीद्याः ? तूर्णयः लरमाणाः अत्रोपमामाह - स्वसराणि गोष्ठानि उस्ताः इव गाव इव । उस्नाः रक्ष्मयः स्वसराणि स्वावासस्थानानि अहानि यथेति केचन व्याख्यातारः ॥

अपुरः – वृष्टिप्रदाः । सर्वेऽपि देवाः वर्षितारः एव तेजो-बल-भोगादीनां, उदकस्यैव वर्षितारो देवा इति कथा शैशवी कल्पनोपहास्यतां याति । अपां तारियतारः, 'अन्तर्णीतण्यर्थस्य तरतेरपुरः' इति स्कन्दस्वामी । अर्थद्वयेऽपि अपां साङ्केतिकमर्थं गृहीयात् । तेन ऋचस्तात्पर्यं सुगमं भवति । तृचस्यान्ते प्रदर्शयिष्यामः । 'उस्राः' – गोनाम रिमनाम च । एवं द्व्यर्थशब्दप्रयोगः साधारणो वेदे । तत्रापि उपमायां ईद्दशः प्रयोगेण उपमानोपमेययोरमेदाध्यवसायद्वारा उपमेयार्थस्य उपमानपदार्थः सङ्केतरूप-वाद्यभाव इति व्यक्तो भवति । तथा स्वसराणि — अहानि स्वयं सरित आदित्यः एपु, स्वः स्वरः इमानि सारयतीत्यादि निर्वचनमाद्वः । विश्वान्तिसुखप्रदानि स्वसराणि गृहाणि (गोष्टानि) अहानि वा भवन्तु ॥

आगन्तेति मध्यमपुरुषश्चितिसामध्याद् 'विश्वेदेवासः,' इत्यत्र आमश्चितप्रथमा-न्ततया व्याख्यातम् । तथा तद्विशेषणे च । एतं तृतीयतृचेऽपि आमश्चिता विश्वे-देवा इति बोध्यम् । एवं ऋग्द्वये श्चितेन आमञ्चणेन सङ्गच्छेत ॥

वैश्वदेवतृचे तृतीयामृचमाह-

विश्वेदेवासों असिध एहिंमायासो अद्वहः । मेधं जुषन्त वह्नयः ॥९॥ विश्वेदेवासः अस्तिधः एहिंऽमायासः अद्वहः मेधम् जुषन्त वह्नयः ॥

विश्वेदेवासः हे तिश्वेदेवाः मेधं यज्ञं (मदीयं सोमसवं) जुषन्त सेवध्वम् (व्यत्ययेन प्रथमपुरुषबहुवचनान्तम्)। कीद्दशाः शिक्ष्मधः क्षतिरहिताः [न केनापि क्षपयितुं शक्या इत्यर्थः]। पुनः कीद्दशाः शिक्ष्मापादयन्ति, प्रतिक्लं नाचरन्ति, तान् न वश्चयन्तीत्यर्थः]। पुनः कीद्दशाः एहिमायासः आङ् समन्तात् ईहिः ईहमाना माया प्रज्ञा येषां ते [सर्वतोगतिक-प्रज्ञाविशेषसम्पन्ना इत्यर्थः)। पुनः कीद्दशाः वह्नयः वोढारः [मर्तारः, असदीय-यज्ञस्य धारकाः सन्तः तं भजनतु भवनत इत्यर्थः)।

असिधः— सिधिः क्षये शोषणे वा इति व्याख्यातारः । न कृतोऽप्यभिघात एवामिति विवक्षा । एहिमायासः— सकृदेव प्रयुक्तं इदं वेदे । अप्सु प्रविष्टं सौचीकमिप्तं 'एहि मा यासीः' इति विश्वेदेवा अवोचन्, तदनुकरणहेतुकोऽयं विश्वेषां देवानां व्यपदेश 'एहिमायासः' इति सायणस्य वापश्चव्याख्या । सर्वतो व्याप्तप्रज्ञाः इति साधुर्यः सायणीयः । अद्वहः— व्याख्यातम् । मेधम्— मेध्यते सङ्गम्यते देवैरिति मेधं हिवराह सायणः । यज्ञ इति वक्तव्यम् । 'अस्पदीयं यज्ञं' इति स्कत्दस्यामी, तथा अन्ये च । क इमे विश्वेदेवाः १ एतत्संज्ञकाः देवताविशेषा इत्येके, यथा श्वाकपूणिः । सर्वपर्यायो विश्वश्वदः, तस्मान् सर्वदेवतसपष्टिरिति यास्कमतम् । अपरोक्तमेव साधीयो दृश्यते, यतो वैश्वदेवस्कमिश्रेषु प्रयुक्तानि विशेषणानि प्रतिपादिता अर्थाश्च सर्वदेवसमृद्धायार्थ-संवादं विश्वतीत्यसंग्वयम् । तदस्मिन् तृचे सर्वदेवतसाधारण-गुणाः कीर्तिताः । तिर्ह एषां शंसनस्य कोऽवसरः १ उच्यते । यदश्विम्यां इन्द्रेण च साधितं तदेव दिव्यं कर्म विश्वेदेवैः उक्तानुक्तेक्वाताज्ञातैर्वा परदेवत-विभृतिभृतैः सम्भृयः धारियतव्यम्, ततः प्रियतव्यम् । अत एव सर्वदेवसमष्टेः प्रसादः प्रार्थते ॥

अस्य त्वस्य तत्र तत्र कृतैः पदार्थविवरणैरेषां विश्वेषां देवानां विशेषणानि आव-दयकस्थलेषु व्याख्यातानि । 'अप्तुरः' इत्यस्य अपां सरियतारः तारियतारो वेतिः व्याख्याय द्विधाऽपि सम्भनः साधीयान् अभ्युपगतश्च । सम्बद्धः-नदी-इत्यादिशब्दाः सङ्केतरूपाः, तस्मादापश्च सङ्केतार्थः प्रागुक्तः । भूमिकायां सविचारं इदं सर्वमावेदितं स्मार्यम् । (पुट-७६-७७) तदेवं मानुषे जने यजमाने अन्तर्यागपरायणे, आश्विनव्यापारात् प्राणसत्त्वे साधिते, ऐन्द्रकर्मणो धीसन्त्वे च निष्पादिते, सोमाभिषवपदलक्षित-आनन्द-वर्षे च मनः-प्राण-शरीरेषु प्रवृत्ते, विश्वेदेवा आमन्त्रितास्तं सत्रमाविश्य धारयमाणाः यजनपरिपूर्तये प्रभवन्तीति बोध्यम् ॥

अथान्तिमे त्चे, अश्विनोरिन्द्रस्य विश्वेषां देवानां च प्राणबुद्धिनिष्पादनस्य पर्य-वसानं ऋतचितिप्राप्तौ इति, ऋतचितिसम्पत्तिरेव यज्ञस्थोदेशः प्राप्तव्यं फलितमिति च असन्दिग्धं विस्पष्टं लक्ष्यते ॥

अन्तिमे सारखते तृचे प्रथमामाइ-

पावका नः सरस्वती वाजेभिर्वाजिनीवती । यज्ञं वेष्टु धियावेसुः ॥१०॥ पावका नः सरस्वती वाजेभिः वाजिनीऽवती । यज्ञं वृष्टु धियाऽवेसुः ॥

सरस्वती वाग्देवी नः यज्ञम् असदीयं यजनं वछु कामयताम् । कीदशी श् पावका शोधियत्री अपि च वाजेभिः वाजिनीवती समृद्धिभिः बहुलविधया समृद्धा युक्ता । पुनः कीदशी धियावसुः धिया द्रव्यवती ॥

वाका— पुनातेः, पापापनोदिनीत्यर्थः । पापं दुरितम्, भद्रपदव्याख्याने वित्त्वरूपं अशुमं अनृतमेवेति वेदर्षीणां मतं प्रतिपादितम् । अनृतप्रध्वंसात्पापापनये शोधनं साधितं भवति । वक्ष्यति च अनृतनाशाय 'स्नृतानां चोदियत्री' इति । वाजेभिः वाजिनीवती— ऐन्द्रवायवतृच्याख्याने 'वाजिनीवस्' पदार्थप्रसक्तौ वाजशन्दो विचारितः । वियावसः— अलुक्समासः छान्दसः । 'वसु' सर्वत्र द्रव्यं, सर्वं, इति व्याख्यायत इति प्रागुक्तम् । प्रज्ञावृत्तिभिः सर्वसमृद्धेत्यर्थः ॥

सारखते त्चे दितीयामृचमाइ-

चोद्यित्री सुनृतानां चेतन्ती सुमतीनाम् । युज्ञं देधे सरेखती ॥११॥

चोद्रियत्री सूनृतानाम् चेतन्ती सुऽमृतीनाम् यज्ञम् द्<u>षे</u> सरेखती ॥ सरखती सेयं वाग्देवी यज्ञं (इमं) द्धे धारयते । कीदशी १ सूनृतानाम् श्रुमानां सत्यानां चोद्रियत्री प्रेरियत्री । सुमृतीनाम् श्रोभनानां मतीनां मनो- वृत्तीनां हार्दभावानां वा चेतन्ती चेतयन्ती प्रज्ञापयन्ती ॥

सन्तानाम् प्रियसत्या वाक् सन्तेति लोके प्रसिद्धिः । तथाऽपि अत्र वेदे सप-पदस्य शोभनार्थ एवोपपन्नः । सुमतीनाम् अत्रापि कल्याणमतीनामिति बोध्यम् । दथे लड्थे एव साधीयान्, छान्दसः । नेह भूतार्थविवक्षा ॥

त्तीयामृचमाह-

महो अर्णः सरंखती प्रचेतयति केतुनां । धियो विश्वा वि रांजित ॥१२॥
महः अर्णः सरंखती प्र चेत्रयति केतुनां धियः विश्वाः वि राजिति ॥
सरखती वाग्देवी (प्रविक्रग्द्रयप्रतिपादिता) केतुना प्रज्ञापकेन (दर्शनकर्मणा)
महो अर्णः महान्तं प्रवाहं समुद्रं वा [ऋतस बृहतीं प्रवृत्ति इति बोध्यम्] प्रचेतयति

प्रकर्षण ज्ञापयति [प्रज्ञायां सप्तमिव स्थितं ऋतप्रवृत्तिरूपं अर्णः-पदवाच्यं प्रवाहं उत्याप्य प्रकोधयति]। अपि च विश्वाः धियः विराजिति समस्ता धीवृत्तीश्च प्रदीपयति ॥

असामृचि 'केतुना' कर्मणेति सायणः, कर्मणा प्रज्ञया वेति यास्कः । वेदरहस्रोद्वाटन-साधनभूतानां ऋत-ऋतु-अवः-प्रभृतीनां एकिमिदं केतुपदम् । दर्शनात्मकः
सहजाववोधः केतुरिति सर्वत्र ग्राह्मम् । स्थूलार्थपक्षीयानां नये ऋतु-वाज-ऋतादीनामिव
केतोरिप बह्वोऽर्थाः । नास्ति नियमः । अस्मदुक्तेऽर्थे नियतः केतुशब्दः सर्वत्र मञ्चवर्णेषु
घटत इत्यवधेयम् । स्थूलार्थानुसारेण अस्मामृचि नदी सरस्वती स्तुता । पूर्व ऋचोर्द्वयोः
वाग्देवी विग्रहवतीति च प्राहुः कर्मठसम्प्रदायिनः । नावश्यकी परीक्षा तेषां विवक्षायाः ।
यत् किं वा भवतु तात्पर्यं तन्मते, तन्मञ्जद्रष्टरि महर्षो मधुच्छन्दिस भावदारित्रं आरोपयतीत्यसंश्यम् । प्रथमं विग्रहवती भूता, ततः नदीक्रपा संष्ट्रता किल! कृतोऽयं ऋषिइष्टो हठाद् वेषान्तरपरिग्रहस्तस्याः सरस्वत्याः श्वारणं नोक्तम् । फलं तु देवो जानाति ।

अय चेदवगच्छामः खरूपं सरखत्याः, आद्यं ऋग्द्रयमस्मिन् तृचे विस्पष्टार्थं प्रसमं अवेदित्यसंशयम् । महीति स्तूयमानया भारत्या इळया च सह सरखती गीयते वेदे । 'इळा सरस्रती मही' इति तिस्रो देवीरिधकृत्य व्याख्यानावसरे तासां विवेकः पुरस्तात् प्रपश्चियिष्यते । ऋतिचतेः श्रक्तिविशेषा सत्यश्चितिप्रचोदिनी दिव्यावेशवाणी सरस्रतीति कीर्त्यते । सत्यावेशादनृतप्रध्वंसो भवति । अनृतं हि सर्वतोग्चस्वपापरूपतां धत्ते, अनृत्वात्पापं नातिरिच्यत इति पुरातनमार्षं मतम् । अनृतप्रेरणयैव असाधुः दुष्टः सुखायनुम्बः, असाधुः सङ्कल्पः, असाधु च कर्म, मानुषं जन्म आविश्य वश्यिन्ति । तस्माद् अनृतमायुः सर्वथा जन्मनः प्रभृति नः प्रवाधते, येन सर्वाणि नः कर्माणि कायिकानि मानसिकानि वा अनृतसात्कृतान्यन्धितानि भवन्ति । तदत्र चिकित्साया नास्ति शरणं ऋतादते । तच्च ऋतं, ज्योतिषा वाचा वा रूपेण उभयथा च अवतरत्याविशत्यावि-र्भवतीति दर्शनं महर्पीणामाद्यानाम् । येन धियः परिवर्तनं साध्यते, जगता सह असान् प्रति नृतनो विवेकश्च सञ्चायते । ऋतमयी धीः दृष्टं ऋतमयीं विधचे, ऋतदृष्ट्या नः सत्यरूपता निष्पादिता स्थात् । यतः प्रयासवर्जं स्वभावतः सत्याः हार्दभावाः सत्याः सङ्गल्पाः सत्यानि च कर्माणि निरर्गलं प्रवहेषुः ॥

अधुना तृचतात्पर्य सुगमं स्थात् । प्रथमं 'धियावसुः' 'पावका' सरस्रती पापापनोदाय पारिशुद्ध्यं विद्धाना यज्ञकामा धीसमृद्धा प्रसीदित । ततः मानुपस्य सर्वकर्मसमर्पणरूपं यज्ञं परिपाल्य धारयते, येन ऋतानुरोधेन मर्त्यस्य कर्माणि ज्ञानानि वाचो मावाश्च प्रवर्तरन् (सनुतानां चोदयन्ती, सुमतीनां चेतन्ती) । अन्ते च सा भगवती वर्षति प्रवाहयति स्वीयेन दर्शनकर्मणा ऋतिचिद्दीप्तीः 'अपः' प्रेरयन्ती मानुपे यजमाने, सर्वाश्च धीप्रवृत्तीः सत्यज्योतिषा प्रज्वलयति (धियो विश्वा विराजति) चेति सारांशः ॥

तदिदं न्याख्यातं तृतीयं सक्तम् । तत्र विशेषतश्चतुर्थतृचप्रतिपादितो विषयः प्रागुक्तमर्थं समस्तं दृढीकृत्योञ्बलयन् बाह्यस्य कर्मणः, यजमानस्य अन्तः करणपरिपाक-द्याविशेषस्य च सम्बन्धं प्रद्योतयतीति स्पष्टम् । 'महो अर्ण' इति प्रायशोऽगूढ्या सङ्केतभाषया महान्तं ऋतचितिप्रवाहं प्रबोधयन्त्याः सरस्वत्या दर्शनकर्मवैभवप्रस्तावेन वेदरहस्यं नात्यन्तं अविभेद्यतया गोपितम्, अपि तु मधुच्छन्दसैव महर्पिणा किश्चिद्वा बहस्यप्रकाशकैः पदैः प्रयुक्तैरुपदर्शितमिति गम्यते ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे वहो वर्गः इति प्रथमे मण्डले प्रथमोऽनुवाकः अथ द्वितीयेऽनुवाके चतुरसक्तात्मके 'सुरूपकुनुम्' इति प्रथमं स्क्तम् । प्राग्वद् अविश्वन्दश्च, इन्द्रो देवता । तत्र प्रथमामृचमाह—

सुरूपकृत्वमूतये सुदुर्घामिव गोदुहै । जुहूमित यवियवि ॥१॥ सुरूपकृत्वम ऊतये सुदुर्घाम् इव गोऽदुहै । जुहूमिस यविऽयवि ॥

सुरूपकृत्नुम् सुरूपाणां साध्नां सिद्धानां वा रूपाणां कृत्नुष् कर्तारष्
कतये वद्धये द्यविद्यवि अहरहः जुहूमसि जुहुमः, आह्वयामः । आह्वानकर्मणि दृष्टान्तमाह – गोदुहे गां दोग्धि गोधुक् तसे सुदुघामिव सुष्ठु दोग्धीं
प्रयक्षिनीमिन ॥

सुर्वितां पश्यामः । अत्रेन्द्रः कर्ता, शिल्पीति भट्टोजीदीश्वितानां उणादिसूत्रवृत्तिसुवितां पश्यामः । अत्रेन्द्रः कर्ता, शिल्पी साध्नां सिद्धानां वा धीवृत्तिरूपाणां
कर्मरूपाणां वा । इत्तुः, दत्तुः, जिगत्तुरित्येते औणादिकक्रु-प्रत्ययान्ताः । ऋक्संहितायां सकृदेवात्र प्रयुक्तमिदं पदम् । ऊतये— अवतेर्धातोरूतिरिति निर्विवादम् ।
यद्यपि कविद्रक्षणार्थोऽप्युपपद्येत, तथाऽपि वर्धनार्थः प्रायः सर्वत्र सङ्गतः स्यादिति
'ओमासः' इति शन्दस्यार्थविचारे प्रतिपादितम् ॥

सुद्धामिव— सुष्ठु दोग्धि सुद्धा तामिव । गोदहे— 'गोः दोग्धा तस्मे' इति वयमपि पूर्वे व्याख्यातार इव ब्रूमः । अत्र नव्याः केचन विप्रतिपद्यन्ते । अत्र दृष्टान्त-दार्ष्टान्तिकपर्यालोचना कार्या । जुहूमिस— ह्वयतेः लडुत्तमपुरुषबहुवचने छन्दिस श्रपः श्रुः । द्यविद्यवि— निघण्डुपठितमेव पदम्, प्रतिदिनमित्यर्थः ॥

अत्रेन्द्रः सुरूपकृत्तुः सुदुघया पयि विनयोपमीयते । 'ऊतये' इन्द्र आहूयते, गोदोहनाय सुदुघा आहूयत इत्थर्शे वक्तव्य इत्याहुः । एवं भाविकवन्ताद् गोधुक्पदात् चतुर्थी 'गोदुहे' इति प्रहणे उपमायां लोपो न भनेदित्याशयः । इयं च युक्तिरापाततः साध्नी लक्ष्यते, किंतु न लक्षयति विवक्षां मत्रद्रष्टुः, दृष्टान्तप्रतिपादितं भावं वा श्र भवतु लुप्तोपमा, सर्वसाधारणी सा वेदे । 'गोदुहे' गोदोहनिक्तयार्थमिति चेत्, गोदोंग्ध्र कः १ दोहनमात्रेण कथं 'ऊतिः' भवति १ भवतु 'ऊतिः' रक्षेव, मास्तु 'वृद्धिः' इति असदुक्तार्था । कस्य भोग्यं मवति दुग्धम्, येन 'ऊतिः' सम्पाद्या १ इदं सर्वमनालोच्य

उपमां पूर्णां निरूपियतं कृतः प्रयासो निस्सारो भवति । आह्वाता यजमानः स्रोतैव दोग्धा, दुग्धं फलं तस्वेव मोग्यं 'ऊत्तये' भवति । अन्यत्रापि मञ्चवर्णेषु स्तोता गोधुक् सुदुधा सिन्द्र इति च गीयते । यथा वा 'आ स्वध सबर्दुधां हुवे … … इन्द्रं धेनुं सुदुधां' (८. १. १०.) । 'आ सा गीर्मिमेहाग्रुरुं हुवे गामिव भोजसे । इन्द्र सोमस्य पीतये' (८. ५४. ६०) । अत्र प्रथमर्चि इन्द्रभेन्वोरमेदाध्यवसायः कृतः । द्वितीयर्चि इन्द्र उपमीयते गवा । अन्यामृचग्रुदाहरामः, यत्र स्तोता आह्वातेव दोग्धा स्पष्टग्रुक्तः— 'दोहेन गाग्रुपिशक्ष सखायं प्रवोधय जितर्जारमिन्द्रम्' (१०. ४२. २०) । अत्र 'जिरतः' स्तोतः इति सम्बोधनम् । तस्वेव दोहनकर्मणा साधनेन गृदकामं (जारं) इन्द्रं वशं नेतुं (उपिश्वक्ष) प्रयासः कार्य इत्युक्तः । आह्वातृमिः स्तोतृभिरेव दोग्धुभिर्भाच्यमिति संशय-च्छेदकोऽन्यो मन्त्रो वालखिल्यसूक्ते भवति । इदं उत्तरार्धम्— 'तं ता वयं सुदुधामिव गोदुहो जुहुमसि अवस्थवः' इति (वाल— सू. ४. ऋ. ४०) । अत्र 'वयं' इत्यस्य विशेषणं 'गोदुहः' इति प्रथमाबहुवचनान्तम् । एवं 'गोदुहे' भाविकप्प्रत्ययान्ताद्वा इति संशयः छिकाः ।।

### द्वितीयामृचमाह—

उपे नः सवना गिह सोर्मस्य सोमपाः पिब । गोदा इद्वेवतो मदः ॥२॥ उपे नः सर्वना आ गृहि सोर्मस्य सोमुऽपाः पिब । गोऽदाः इत् रेवतः मदः ॥

हे सोमपाः सोमपायित् (इन्द्र) नः असाकं सवना सवनानि, यहात् उपागिहि उपागच्छ (असदीयसोमाभिषवं प्रति समीपमेहि) । सोमस्य पिब सोमं पिष । [तथा सोमपानेन] रेवतः ऋद्धिमतः [तव] मदः हर्षः गोदाः इत् गोप्रद एव, श्वानरिक्मप्रद एवेत्यर्थः ॥

यजमानेन सुते सोमे भीसाम्राज्यधुरन्धरेण इन्द्रेण परिगृह्य पीते सित, सोमरस-जन्यहर्षातिश्चयेन पोषितो भीराज्यस्वामी प्रज्ञारक्ष्मीन् वर्षति सोमसुते यजमानायेति अन्तर्यागपरा अर्थपुष्टिर्भविति । मदमत्तः श्रीमान् यथा गोदानं गोकामेम्यः करोति, तथा इन्द्रः अग्निष्टोमारूये बाबे कर्मणि सोमवर्ली यथाविधि निष्पीड्य रसमादाय संस्कृत्य खसी [इन्द्राय] ददते यजमानाय पुष्कलाश्चतुष्पदी गा अनुगृह्णातीति परिहाम-वर्ज गम्भीरं व्याचश्चते कर्मठाः ॥

तृतीयामृचमाह--

अर्था ते अन्तमानां विद्यामं सुमतीनाम् । मा नो अति ख्य आ गीहि ॥३॥ अर्थ ते अन्तमानाम् विद्यामं सुऽमतीनाम् मा नः अति ख्यः आ गृहि ॥

अथ अनन्तरं [सोमपानाञ्च्छेन हर्षातिशयेन गोपदलक्षितज्ञानरश्मीनामसम्यं वितरणात् परिमत्यर्थः] इन्द्र! ते तव अन्तमानाम् अन्तिकतमानां आत्यन्ति-कीनां सुमतीनाम् शोभनबुद्धीनां, साधुचिन्तनानां किश्चिद्धा विद्याम जानीयाम [देवस्थेन्द्रस सर्वाणि चिन्तनानि ज्ञातुं कथं प्रभवेजीवो यजमानः शतसादेकदेशं वेति व्याख्यातम् । अन्यथाऽपि द्वितीयार्थे षष्ठी, 'सोमस्य पिव' इतिवदुपपद्यते] । नः असान् अति मा ख्यः अतिकम्य मा दर्शय (स्वात्मानिषित शेषः) आ गहि आगच्छ ॥

'अति मा रूयः' इत्यन्न अन्तर्भावित-ण्यथीं बोध्यः । असान् अतीत्य मा रूपापयात्मानिमिति पदार्थः । असान् मातिक्रमीरिति भावः । 'यावदसाकं दर्शन-सामर्थ्यं तावदेव प्रकाशयात्मानम् । परिच्छिन्नामस्मच्छक्तिमतीत्य खात्मानं प्रकाशयिस चेत्, द्रष्टुं न शक्रुमः । अथ च मा भूरगोचरः, आगच्छ' इति तात्पर्यम् ॥

अत्र सायणीयन्याख्यानसारांश एवं भवति— इन्द्र! तव सोमपानानन्तरं अन्तिकतमानां शोभनप्रज्ञानां पुरुषाणां मध्ये वयं स्थिता तां जानीयाम । तमिप अस्मानितक्रम्य अन्येषां तत्स्वरूपं मा प्रकथय, अस्मानेवागच्छ' इति । 'पुरुषाणां मध्ये वयं स्थिता' इति च्याहारो निर्मूलाधारः । 'अन्येषां तत्स्वरूपं मा प्रकथय, अस्मानेव आगच्छ' इत्यस्य न केवलं अयुक्तता, मन्नद्रष्टृषु मात्सर्यमप्यारोपितम् । एवंविधं व्याख्यानमेव मूलं सायणे नच्यानामविश्वासस्य ॥

चतुर्थीमृचमाइ-

परेहि विग्रमस्तृतमिन्द्रं एच्छा विपश्चितम् । यस्ते सर्विभ्य आवरम् ॥४॥

परो <u>इहि</u> विम्रेम् अस्तृतम् इन्द्रम् पृछ् <u>विपः</u>ऽचितम् यः ते सर्विभ्यः भा वरम् ॥

ऋषिरन्तर्यागे प्रवर्तमानमन्यं सखायं मूते । अथवा स्कन्दस्वामिनोक्तप्रकारेण आत्मन एवान्तरात्मनः प्रेषः । परेहि परागच्छ । इन्द्रं एच्छ । कीदश्रम्? विद्राम् अस्तृतम् विपश्चितम् इति त्रीणि विशेषणानि इन्द्रस्य, ऋमेण 'वेगिनं अहिंसितं सम्यग्दर्शनप्राञ्चं' इत्यर्थकानि । य इन्द्रः ते तव सिविभ्यः समानोद्योगेम्यः सुद्रुद्धाः वरम् श्रेष्ठं [कल्याणं] आ आहार्षीदित्यर्थः ॥

परेहि- परा अतीत्य, अतिद्रं, इहि गच्छ । अतिद्रं गतोऽपि स इन्द्र एव प्रष्टच्यः प्राप्तच्यलिंघ तदुपायं वा । कुतो दूरगमनमवश्यम् १ स 'विग्रः' वेगवान् पुष्टि- बाहुल्यात् स वेगगमनशीलः । अयमर्थः सङ्गच्छते 'मा नो अति ख्यः' इति पूर्वोक्तेन बाक्येन । विग्रपदं मेधाविनामसु पठितमिति 'विपश्चितम्' इति विशेषणान्तरे वर्तमानेऽपि अनर्थकां पुनरुक्तिमलक्षयन् विग्रं 'मेधाविनं' इति व्याचष्टे सायणः । केचन विग्रमिन्द्र- विशेषणं विपश्चितं स्तोत्विशेषणं चाहुः । विग्रशब्दः वेगश्चद इव विजतेश्वलनार्थाद् वातोर्निष्पन्नो वेगार्थद्योतक इति ग्राह्मम् ।।

अस्तृतम्— अहिंसितं, अपराजितं प्रतिक्र्लैरसुरैः वृत्रादिभिरित्यर्थः । विपिश्वतम्— अन्तर्यागे काः प्रतिक्लाः शक्तयः काश्चानुक्ला इति विशिष्य पश्यन्ती प्रज्ञा इन्द्रस्य बर्तते, तस्मात् स जानाति बलीयान् शात्रवशक्तीर्विजेतुम् । तथाकर्तुं प्रभुः अन्यभ्यः समानेभ्यो युक्तेभ्यः (सखिभ्यः) श्रेष्ठं (वरं) व्यधक्त, विद्धाति च, तस्मात् स एव उपगन्तव्यः, उपगम्य प्रष्टव्यश्च ॥

### पश्चमीमृचमाह—

उत ब्रुवन्तु नो निदो निर्न्यतेश्चिदारत । दर्धाना इन्द्र इहुवेः ॥५॥ उत ब्रुवन्तु नः निदेः निः अन्यतः चित् आर्त दर्धानाः इन्द्रे इत् दुवेः ॥

उत अपि च नः असाकं निदः निरोधकाः ब्रुवन्तु भणन्तु (एवं

बक्ष्यमाणप्रकारेण) । अन्यतः चित् अन्येषु श्वेत्रेष्विप निरारत (इतो निर्गत्व) अरणं कुरुत प्रयासं कुरुत । कीदशाः सन्तः १ इन्द्र इत् इन्द्र एव दुवः (युष्म-दीयां) परिचर्यां द्धानाः धारयमाणाः ॥

निदः निन्दका इति पूर्वे व्याख्यातारः । वन्धनं निरोधनं वा धार्त्यः । विन्दायामिष कचिद्रक्तेते, उपपन्नश्च । पथा वृत्रादयः प्रकाशावरकास्तद्विभूतयश्च देवद्विषे यज्ञविधातका भवन्ति, तथा अन्येऽपि अन्तर्यागप्रवृत्तस्य पुरुषस्य देवराजिमन्द्रं प्रेप्सोऽ निरोद्धारो भवन्ति । त एव 'निदः' इत्युच्यन्ते । णिदिधातुः बन्धनार्थे अन्यश्च अपि प्रयुक्तो भवति । 'निदितम्' 'निदानम्' 'निदातारम्' इत्येतानि बन्धनार्थानि मन्नेषु दृश्यन्ते । 'उदुिश्चयाणामसृजिन्दानम्' (६. ३२. २.) । निदानं बन्धनं बोध्यम् । 'वरुस्य भृत्यः पणिभिरपहृतानां गवां निदानं बन्धनं उदसृजत् अमोचयत्' इति सायणः । 'चरन् वत्सो रुश्चित्रह्तानां गवां निदानं बन्धनं उदसृजत् अमोचयत्' हति सायणः । 'चरन् वत्सो रुशिन्नाइ निदातारं न विन्दते' (८. ६१. ५.) । निदान्तारं निरोधकम् इति सायण एव । 'शुनिश्चच्छेपं निदितं सहस्राद्यूपादस्थः'। निदितं नितरां बद्धमित्येव च्याख्याता ॥

अस सक्तस्य तात्पर्यपर्यालोचनायां 'निदो' निरोद्धारः, न तिह निन्दका हिंदिं विस्पष्टं भवेत् । अस्यामृचि अस्माकं प्रतिकूला निरोद्धार एव उत्तरोत्तरप्रयाणाय नः सम्मितं ब्रुवन्तित्युक्तम् । असदनुकूला अपि अस्मान् भाग्यशालिनः कर्मवीराः कार्य-साधका हित ब्रुवन्त, 'उत नः सुभगान्' इति उत्तरत्र ऋचि प्राह्, तस्मादुभयो ऋचोः तात्पर्ये सम्बन्धोऽवधेयः ॥

आरत— अरितः अरणं अरिः अर्थः आर्यः इत्याद्यः शब्दाः, प्रयास-परिश्रम-निरन्तरोद्योग-कर्षणाद्यथे वेदे प्रयुक्ता क्षेयाः । अत एव 'आर्यः' अनलसः, नित्योद्यमी, देवाराधनकर्मणि देवशत्रुमिः सह योद्धा, मानुषभ्रवं दिव्यसम्पत्फलिनीं विधातुं कृषिं न नहाति नित्यं कर्षकः— इत्याद्यथे प्रयुक्तो ग्राह्यः ॥

दुवः - सामान्यं कर्म, परिचर्या वा ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे सप्तमो वर्गः

षष्टीमृचमाइ---

द्भृत नेः सुभगा अरिवोंचेयुर्दस्म कृष्टयेः । स्थामेदिन्द्रस्य शमीणि ॥६॥ द्भृत नः सुऽभगीन् अरिः वोचेयुः दस्म कृष्टयेः स्थामे इत् इन्द्रस्य शमीणि ॥

उत अपि च [न केवलमसत्प्रतिक्ला 'निदा', अनुक्ला अपि वश्यमाणरीत्या कुवन्तित्याह 'उत' इति निपातः] अरिः कुष्ट्रयः (अस्मदर्थ) योद्धारः, कर्म कुवन्तः [अरिरिति वचनव्यत्ययः सं-अरणशीला आर्या देवार्थ योद्धारः, कृष्टयः कर्षणशीलाः कलावाप्तये] नः अस्मान् सुभगान् धन्यान् कृतार्थान् वोचेयुः उच्यासः । (किश्च) है दस्म कर्मनिष्पादक, इन्द्रस्य शर्मणि सुखे स्याम भवेम इत् पादपूरणे, [अथवा इन्द्रस्थेव प्रसादास्त्रभ्ये तदानन्दे भ्रियेमहि इति अवधारणार्थे वा 'इत' इति बोचेयुरिति सम्बन्धः ॥

पदार्थकथन एव तात्पर्यमाविष्कृतम् । ऋचोऽस्याः पूर्वस्याश्च सम्बन्धः प्रागुक्तः । दंस-दस्नादिवत् दस्मपदमपि कर्मनिष्पादनं प्रतिपादयतीति वौद्धव्यम् । 'अरिः कृष्टयः' स्युर्नाम आर्यमानुपवर्गीयाः अन्तर्यागप्रवर्तनसाधनानुक्रुह्याः । वस्तुतस्तु, अतीन्द्रिय-भूस्या देवताशक्तिभेदाः दिव्यविभूतिविशेषाः मानुषं यज्ञेन साधनेन दिवमाकरुक्षुं आ-रीहन्तं च उपकृषेन्तः, तस्य आत्र इव सखाय इव तद्युक्ताः [जामयः सखायः युजः] तं तारयन्ति तेन स्वयं च तृष्यन्ति सम्प्राप्ता ऐन्द्रं शर्म । यज्ञाष्विन पुरुषं निरुद्धवतां परिच्छिक्तवतां वा वैरिणां [निदः] अतिक्रमणे सहायभूता 'अरिः कृष्टयः' अधुना तेन साधितकर्मणा (दस्म) पुरुषेण कृतार्थेन सह इन्द्रानन्दपरायणा भवेषुरिति युक्तभेवेदम् ॥

अनयोर्द्वयो ऋचोः परस्परसम्बन्धज्ञापकं वाक्यद्वयं च निरीक्षणीयम् । ऐन्द्रं कर्म इरुत, सर्वकर्मभारमिन्द्रे निवेश्य बिभृत (दधाना इन्द्र इहुवः) इति पूर्वर्चि प्रोक्तम् । अत्र इन्द्रस्थैव श्रमणि ध्रियेम (स्थामेदिन्द्रस्य श्रमणि) इति तथाविधस्य कर्मणः फलं च श्रोतितम् ॥

'आरत' इत्युक्त्वा तदेवानुरणितं अरणार्थकधातुनिष्पन्न-अरिपदप्रयोगेन । पूर्वी-त्रारसम्बन्धष्वननायेदशी रीतिरवलम्बिता मन्त्रदर्शिभिरिति पुनः सारयामः ॥

सप्तमीमृचमाइ---

षमाशुमाशवे भर यज्ञिश्रयं नुमादेनम् । प्त्यनमन्द्यत्सेखम् । ।।।।

आ ईम् आशुम् आशवे <u>भर् यज्</u>ञाश्रियेम् नृऽमादेनम् प<u>त्यत्</u> मन्द्यत्ऽसंखम् ॥

आशवे [वेगोपलक्षिताय तीवायेति बक्तव्यम्] इन्द्राय ईम् [एनम् इदमर्थोऽयं निपातः] आशुम् सोमम् आ भर् आहर । कीद्दशं सोमम् र यज्ञियम् यज्ञवैभवभ्तम् (यशं श्रयति, यज्ञश्रीः तं इत्येके) । पुनः कीद्दशम् र नृमादनम् नृणां मादनं मदकरम्, (मनुष्यो देवश्र नर उच्यते वेदे) पुनश्र मन्द्यत्सत्वं पत्यत् मन्दयत्सत्वं इन्द्रं पतयत् पत्यन्तं गमयन्तं पुरतो वहन्तम् ॥

पतयत्— द्वितीयाविभक्तिलोपः छान्दसः, सर्वेऽपि व्याख्यातारः सोमविशेषणत्रेन गृह्णन्ति, कथित्रत् रूपं निष्पादयन्ति । मन्दयत्सखम्— 'पतयत्' इति सकर्मकधातोः शतुप्रत्ययान्तस्य कियार्थकस्य कर्मपदं मवति । यजमानान् मन्दयति हर्षयति
इन्द्रः, तिस्मन् सिखभूतः सोम इति सायणो मन्यते, अन्ये व्याख्यातारः अन्यथाः
व्याक्षवते, नव्याध किमपि विमावयन्ति, यः को वा भवत्वर्थः 'पतयनमन्दयत्सखम्'
इत्यत्र व्याकरणोपपादनं छान्दसस्ताश्रयणेनैव साध्यम् । तिद्दह मन्दयन् हर्षयन् सखाः
(इन्द्रः) तम् 'पतयत्' सोमिमिति वयम् । यः को वा भवत् इन्द्रस्य सखा, सोम इति
सायणः । अत्रानुपपत्तिर्भवति, तिक्षितीक्षा नावश्यकी । यजमान ऋषिरन्तस्सोमयाजीः
इन्द्रसख एवेति वयम् । अयमर्थः धक्तेऽस्थिनन्याभिक्रिन्भः सङ्गच्छते । व्याख्यानानतरपरीक्षया नास्ति प्रयोजनिमत्यलमेतावता ॥

### अष्टमीमृचमाह-

अस्य पीत्वा श्रीतकतो घनो वृत्राणांमभवः । प्रावो वाजेषु वाजिनेम् ॥८॥ अस्य पीत्वा शतकृतो इति शतऽकतो घनः वृत्राणांम् अभवः प्र आवः वाजेषु वाजिनेम् ॥

हे शतकतो शतकर्मन् (शतं बहुनाम, ऋतुः कर्म, प्रज्ञा वा, औचित्यादऋ कर्नार्थो ग्राह्मः) अस्य सोमस्य सोमं (द्वितीयार्थे षष्ठी, सोमसम्बन्धिनं अंशं इति शेष-षष्ठी वा युक्ता) पीत्त्रा, वृत्राणाम् आवरकाणां (वृत्रनामकासुर-तद्विभूतिभूतानां श्रृत्णाम्) घनः अभवः हन्ता भवति [लको लडर्थः छन्दति, इह युक्तश्र]। वाजेषु श्रमृदिषु वाजिनम् समृद्धिमन्तम् प्रावः प्रकर्षेण रक्षति ॥

अत्र वृत्राद्यसुराणां तन्तं समासतः स्कान्ते निवेदयामः । वाजपदार्थः प्राग् विचारितः, सर्वत्र समृद्धिः पूर्णता वेति 'वाजिनीवस्', 'वाजेभिर्वाजिनीवती' इत्यादौ व्याख्याने प्रदर्शितम् । प्र-आवः— अत्र रक्षणार्थोऽव-धातुः, वृत्रं हला वाजिनं इन्द्रो रक्षतीत्यौचित्यात् । 'प्रावः' 'जमवः' इति लङा भूतार्थो न विवक्षितः । यदा सोमं पिवति शतऋतः, तदा वृत्रं इन्तुं प्रसः, वाजिनं रक्षितुं चेति विवक्षा । तस्मात् सार्व-कालिकं तन्त्वसुक्तम् । तत्र लद्धभी युक्तः ॥

### नवमीमृचमाइ---

तं खा वाजेषु वाजिनं वाजयोमः शतकतो । धर्नानामिन्द्र सातये ॥९॥ तम् खा वाजेषु वाजिनेम् वाजयोमः <u>शतकतो</u> इति शतऽकतो धर्नानाम् इन्द्र सातये ॥

वाजेषु समृद्धिपु वाजिनम् समृद्धम् (सन्तं) तं त्वा तथाविधं तां, है इन्द्र शतकतो बहुकर्मन् वाजयामः पुनः समर्धयामः । किमर्थम् १ धनानां सातये लब्धानां दिन्यधनानां अन्तस्सम्पदां उपभोगाय । सातिः न केवलं प्राप्तिः, प्राप्तस्य रक्षणमि, तस्माद्भोगायत्युक्तम् ॥

वाजशन्दार्थं बहुधा ब्रृते सायण इत्यवीचाम । एकत्रैव स्थले विविधमर्थमेकस्य पदस्थोक्तवा अमयित चिन्तकान् इति तु नोक्तम् । अतीतायामृचि 'वाजेषु वाजिनम्' इत्यत्र 'सङ्घामेषु सङ्घामवन्तम्' इत्याह । अस्यामृचि 'वाजेषु वाजिनं वाजयामः' इत्यच अर्थः 'युद्धेषु वलवन्तम् (लां) अश्ववन्तं कुर्मः' इत्याह । 'वाजिनं सङ्घामवन्तम्' 'वाजिनं वलवन्तम्' इत्येकत्रैव पदमेकं द्विधा व्याख्यातम् । अपरंच वाजं अन्नम्, वाजं बलम्, वाजं युद्धम्, इत्येकस्थैव पदस्य एकत्रैवर्चि त्रयोऽर्थाः दत्ताः । मृग्य एव क्यवस्थागन्धः ॥

दशमीमृचमाह--

यो रायोर्अविर्मिहान्त्स्रिपारः स्नेन्वतः सखी । तस्मा इन्द्रीय गायत ॥१०:॥ यः गुयः अविनेः महान् सुऽपारः सुन्वतः सखी तसी इन्द्रीय गायत ॥

यः [इन्द्रः] रायः धनस्य (दिन्यसान्तरस्य) अविनः आश्रय आधार इत्यर्थः (पृथ्वीनाम, सर्वेषां भूतजातानां आश्रयो हि पृथिवी) । महान् बृहन् [अत एवाश्रयतं उपपद्यते] बलेनापि महान्, अत एव सुपारः सुष्ठु पारयति [सुरक्षितं प्रापयति देवमकं पुरुपं प्राप्तव्यं स्थानम्] । सुन्वतः सखा सोमयाजिनः सखा (च) भवति, तस्मे इन्द्राय तस्थेन्द्रसार्थाय (तादथ्यें चतुर्थी) गायत स्तुतिं कुरुत (मन्नेरिति शेषः)। अस्यामृचि स्पष्टमुक्तं 'सुन्वतः सखा' इन्द्र इति । 'मन्द्यत्सख' इन्द्र एवेत्युपपद्यते । सदिन्तः ॥

व्याख्यातं 'सुक्रपकृत्नुम्' इति सक्तम् । अस्य कर्मसु विनियोगो याज्ञिकैराम्नातः । तेन विचारितेनास्माकमल्यं प्रयोजनम् । तस्मात् सक्ततात्पर्यमन्तरर्थानुसार्येव सुनराष्ट्रप-पद्यत इति सङ्क्षेषेण तिन्निरीक्ष्यते । अन्तर्विहिर्वा सर्वथा सोमयागे विनियोगोऽस्थेति तु बोध्यम् । इहान्तर्यागे चलति, कमिप द्याविशेषं प्राप्तस्य ऋषेर्मधुच्छन्दस ऐन्द्री स्तुतिः भवति । का सा द्या यत्र किमपीन्द्राल्लभ्यं ऋषेरवश्यं भवति १ किं वा तत् प्राप्तव्यम्, यदर्थमभ्यर्थना कियते सोमयाजिना महर्षिणा १ पश्यामस्तावत् ।।

सुतः संस्कृतः सोमो देवानामभं भवति । देवासं यथाभागं भुझानास्तन्मदेन मिलनो मानुषे स्वयं वर्धन्ते, तेन तमिष वर्धयन्ति, सर्वोत्कृष्टानुभूतीनां तमिधकारिणं च विद्धते । ये चास्वार्थपरा भूता स्वीयमानन्दं सर्वानुभूतीनां सारं सोमपदलक्षितं रसं 'देवेभ्य इदं न मम' इति न प्रयच्छन्ति प्रत्युत विषयमोगरताः स्वार्थपरा नीचै-र्जीविनश्च मवन्ति, न खल्ज ते देवानामाराधकाः किं तु पणिनामकानामसुराणामुपासकाः भवन्ति । पणयो हि स्वामिन इन्द्रियार्थचैतन्यस्य, यस्य सर्वशः परिच्छिनवृत्तेच्यापारेषु मणिज इव ते व्यवहरन्ति । न हि ते सुन्वते सोमं, नार्पयन्ति संस्कृतं सोमामिषवं, नापि मन्नानुचारयन्ति । एतेरेव पणिभिरपहत्य समुज्वलचैतन्यरक्षयः (रोचमानाः स्वयस्य गावः, गुहायां गृहिता भवन्ति । सा च गुहा, गृहमसासु वर्तमानं लागरित-प्रकृतयाः प्रागवस्थितं अप्रबुद्धचैतन्यं वासनानामधिकरणं बोघ्यम् । न केवलमेवं लिथतायां

गुहायां गाः प्रच्छादयन्ति पणयः, अद्रिशब्दलक्षिते घनीभूते अन्धतमसेऽसमये जडे वस्तुन्यपि । अपि च ते स्वीयमध्यानमनुगम्य चौरिता गाश्र गत्रेषयन्तीं उज्ज्वल-सहजावनोधरूपिणीं सरमाख्यां देवशुनीमपि वशयन्ति, श्रंशयितुं प्रयतन्ते ॥

त इमे पणयोऽधुना सोमसविनर्श्वनादितिकान्ताः । ऋषेर्यक्षाभ्युदये प्रवर्तमाने ते वृत्राश्च (वृत्रस्तद्विभूतयश्च) समतीताः, यरसाकं पूर्णाः शक्तयः क्रियावैभवानि च आवृत्य प्रतिबध्यन्ते । तथा वलश्च पृष्ठतः कृतः येन ज्योतिर्वलयितं अस्मतोऽवरुध्यते । एवं प्रमुखेष्वसुरेषु यज्ञवैरिषु अतिकान्तेष्विष, मार्गे पुनरन्येऽत्रतिष्ठन्ते ये परिच्छेदिनिया-मकाः वन्धका (निदः) निन्दका वा भवन्ति । यद्यप्येते न पणिवृत्रवलादय इव ज्ञान-क्रियाशक्तिप्रसारप्रतिक्र्ला भवन्ति, तथाऽपि अभिवृद्धावृषेरुत्तरोत्तरपदक्रमणे तं निरु-धिन्ते । तस्य ज्ञानशक्तिक्रयालोपन्यूनातिरिक्ततादीन् दोषान् प्रकाश्य 'इतो न गन्तच्यम्, गन्तुमधिकारसम्पादनात् प्राङ्नानुजानीमोऽनन्तरगमनम्' इति प्रत्यव-तिष्ठन्ते ॥

तदिसन् सक्ते सेयं दशा प्रस्तुता, यस्यामृषिर्दिन्यप्रकाशाभिवर्धनायेन्द्रमाह्मयति, येन निरोधक तद्धेतुभूतन्यूनतादिदोषाणां निवारणं भवेत् । इन्द्रो हि प्रभुस्त्रैलोक्याधि-कारिकाणां देवानाम्, विश्वमनस्तन्वाभिमानी, दिन्यो मनोमयः सम्राट् । तत्प्रसादात् तद्भैमवस्य उज्ज्वलप्रज्ञात्मकस्य मनसो विलासनमसासु सम्पादियतन्यम् । येनेन्द्रियार्थे-पणादिभिर्विकृतिं प्रापितस्य अनृतप्रज्ञाविमोहितस्य मनसः सङ्कोचाद्धिस्तृतिः बन्धनात् विमोचनम् प्रकाशलेशात् प्रकाशभूमा च निष्पयेरन् ॥

एन्द्री शुश्रोज्यलप्रज्ञा हि सुरूपाः साध्वीधीवृत्तीः साधुरूपाणि कर्माणि वा साधियतं प्रभवेत् , येनानुदिनवर्धनं स्यादिति 'सुरूपकृतनुमूतये' महर्षिराह्वयति प्रथमस्यां ऋचि । दिन्यप्रकाशा प्रज्ञा अभिषुतेन सोमेन भुक्तेन पोषिता हर्षभितता स्वीयान् रक्षमिनभिवर्षतीत्युक्तं (गोदा इद्रेवतो मदः) द्वितीयस्याम् । तथा चित्तेजोविशेषलामे दैन्याः प्रज्ञाया आत्यन्तिकीर्वृत्तीर्वेदितुं यद्यपि प्रभवामः, तथाऽपि प्रभातिशयोदयाद् दुर्निरीक्ष्योऽतिगोचरो वा मा भूद् भगवानिन्द्र इति तृतीयस्याम् । अथान्तरात्मानं अन्यं वा सखायग्रुपासकं प्राह्न— 'इन्द्र एव प्रष्टन्यः, स वेगेन बलवानिप प्रतिक्र्लाननुक्लांश्व पश्यति प्राज्ञचश्चः, ददाति च श्रेष्ठं पदं, दत्तवांश्च नः सखिम्यः' इति चतुर्थ्याम् । अस्माकं

अनन्तरप्रतिपत्ति निरोद्धार एव अनुजानन्तु, भणन्तु च 'यूयमधिकारिणो ऽधुना, अन्यतोऽपि गता इन्द्रकर्माणः सन्तः परिश्रमं कुरुत' इति पश्चम्याम् । अस्य तुक्काः कार्यसहकारिणो देवकार्यनिरताश्च 'ऋषे, साधु साधितं कर्म त्या, अस्य फलं ऐन्द्रं महत् सुखम्, तत्रेव स्थामेति बुवन्तु' इति पञ्चाम् । शिष्टाश्च ऋचो यावत्स्क्तसमाप्तिं इन्द्रमहिमानुवर्णनपरा इन्द्रप्रार्थनात्मिकाश्च प्राग्विञ्चतरीत्या मन्त्रार्थपरिज्ञानाद् विस्पष्टं बोष्याः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे अष्टमो वर्गः

# द्वितीयानुवाके प्रथमं सक्तं समाप्तम्

द्वितीयानुवाके आ तिति दशर्च द्वितीयं स्रकम् । ऋषिच्छन्दोदेवताः पूर्ववत् ॥ आ त्वेता नि षींद्वतेन्द्रंमिभि प्र गायत । सर्वायः स्तोमेवाहसः ॥१॥ आतु आ इत नि सीद्त इन्द्रंम् अभि प्र गायत सर्वायः स्तोमेऽवाहसः ॥

आ आ इत आगच्छत (उपसर्गाभ्यासात् तद्युक्तस्याख्यातस्यासः, अव-इयमागन्तव्यमित्यर्थकः) तु (पादपूरणः, क्षिप्रार्थको निपातो वा) निषीद्त उप-विश्वत इन्द्रम् अभिप्रगायत इन्द्रमभिष्ठखीभ्य प्रकर्षण गायत । हे सखायः सुद्दः (समानकर्षणि प्रष्टताः) कीद्दशास्ते रतोमवाहसः स्तोमान् प्राप्यतारः [इन्द्रं प्रति] ॥

अत्र ऋतिज आमित्रता इन्द्रस्तवनायेति कर्मपरं व्याख्यानम्यपद्यते । द्विधाऽपि तात्पर्य प्रायशः सम्भवति मञ्चाणामित्युक्तमेवास्माभिः । परं तु अन्तर्थस्य प्राधान्यं सर्वत्र, बाद्यार्थस्य विसंवादो नैकत्रेति च सरणीयम् । अत्र 'स्तोमवाहसः' इति सखीनां आमित्रतानां विशेषणं साकूतं बोष्यम् । अन्तर्यागे, 'सखाय इमे युजः जामयः' अति-माजुषभूचराः देवकार्यधुरंभराः अस्माकं स्तोमान् इन्द्रं प्रति प्रापिततुं प्रभवन्ति । न तु केवलं स्तोतार इमे, अपि तु स्तोत्रवाचोऽस्मिक्यर्गता दार्दवाणीर्वा नयन्ति स्तुतिविषयी-भूतिमन्द्रम् । 'अरिः कृष्टयः' प्रागुक्ता अप्येवंभूताः सुद्दो क्षेयाः ॥

द्वितीयामृचमाह—

पुरूतमं पुरूणामीशानं वायीणाम् । इन्द्रं सोमे सर्चा सुते ॥शा

पुरुतमम् पुरुणाम् ईशानम् वार्याणाम् इन्द्रम् सोमे सची सुते ॥ क्रचोऽसाः पूर्वयर्चा एकवाक्यतात् 'प्रगायत' इति अन्वयः ॥

सचा सह [सखिमिः यजमानेन सह ऋतिग्भिर्वा सम्भूय] सोमे सुते अभिषुते इन्द्रम् अभिष्रगायतेति सम्बन्धः । कीद्यामिन्द्रम् १ पुरुत्तमम् अतिशयेन बहुलः [बहुधा मवन् प्रभूत इत्यर्थः] तम् । पुनः कीद्यप् १ पुरुष्णाम् वार्याणाम् ईशानम् बहुनां वरणीयानां (वराणाम्) खामिनम् ॥

पुरुतमम्— अत्र व्याख्यातारो विविधं व्याचक्षते । 'पुरून् बहुन् [शत्रून्] तम-यति ग्रुपयति' इति सायणः । शत्रुनाशन इति विशेषणिमहेन्द्रस्थायुक्तम्, वरदानशौण्ड इति स्तुतिप्रसक्तेः । 'अतिशयेन प्रभूतम्' इति पदिमदं व्याख्यातमन्यत्र सायणेन, इहापि तद्युक्तम् । 'यः पावकः पुरुतमः पुरुणि पृथून्यग्निरनुयाति भर्वन्' (६-६-२) ॥

तृतीयामृचमाह—

स घो नो योग आ भुवत्स राये स पुरन्ध्याम् । गमुद्वाजेभिरा स नेः ॥३॥ सः घु नः योगे आ भुवत् सः राये सः पुरम्ध्याम् गर्मत् वाजेभिः आ सः नः ॥

घ पादपूरणः । अवधारणार्थो निपातोऽयमित्येके । तर्हि चतुर्धा प्रयुक्तेन तच्छन्देनास्य सम्बन्धः । सः इन्द्रः प्रागुक्तगुणविशिष्टः नः अस्माकं योगे अप्राप्तस्य लामे विषये आ भुवत् अभिष्ठुलं यथा तथा मवतु [सिन्निहितो भूता अलब्धं पुरुषार्थं लम्भयतित्यर्थः] सः राये धनाय दिन्यसम्पद्धं स 'आ भ्रवत्' इति सम्बन्धः । सः पुरन्ध्याम् बह्वयां प्रज्ञायां विह्विधायां बुद्धौ, आ भ्रवत्। सः वाजिभिः समृद्धिभिः (सर्वविधाभिः) नः अस्मान् आ गमत् आगच्छत् । वाजिभिरित्यत्र सहयोगलक्षणा वृतीया ॥

बहुविधपूर्णताविशिष्टः इन्द्रः साम्निध्येन अलब्धलाभ-लब्धसम्पद्रक्षण-बहुलप्रज्ञाः साधयत्विति प्रार्थना ॥

चतुर्थीमृचमाह—

यस्य संस्थे न वृण्वते हरी समत्सु शत्रवः । तस्मा इन्द्रीय गायत ॥४॥ यस्य सम्प्रस्थे न वृण्वते हरी इति समत्रुस्त शत्रवः तस्मै इन्द्रीय गायत ॥

यस्य इन्द्रस्य संस्थे संस्थाने हरी अश्वी द्वौ (द्वितीया) समत्सु सङ्घामेष्ठ शत्रवः शातियतारो वैरिणः न वृणवते न वारयन्ति तस्मे इन्द्राय तसेन्द्रस्य सन्तर्पणार्थम् गायत स्तुतीः इरुत ॥

संस्थे— धालर्थानुसारेण 'संस्थाने' इत्युक्तम् । इन्द्रस्य आवासस्थाने, समागम-स्थाने वा शत्रवः हरिनामकौ इन्द्राश्ची वारियतुं न प्रभवन्ति, तयोरप्रतिहतवीर्यलात् । 'हरी इन्द्रस्य' इति निघण्डपठितं इन्द्राश्चयोर्नाम प्रसिद्धम् । हरिः हरितवर्ण इत्याचश्चते प्रायशो व्याख्यातारः । हर्य गति-कान्त्योरिति धातोः हरिपदनिष्पत्तौ कान्त्यर्थसिद्धिः सुगमा भवति । हर्यश्चः, हरिकेशः, हरिवर्णसम्, हरिधायसम् इत्यादिप्रयोगे कमनी-यलं भाखरतं वा द्योतितं भवति । इन्द्रस्य प्रकाश्चमयस्य वाहौ 'हरी' हरितवर्णाविष कान्तिमन्तौ । इन्द्रसंस्थाने तयोः प्रभां देवशत्रवः न 'वृण्वते', नाच्छादयन्ति न आवृण्वनित, तयोः प्रसारं न प्रतिहन्धन्ति । 'संस्थे रथे संयुक्तौ हरी' इति सायणव्याख्या । अन्यत्र विविधमेवं सायणीयं संस्थपदव्याख्यानं भवति— 'संस्थाने, आसादने' (५-१-८) 'स्थाने युद्धे' (८-२१-११) 'संस्थानभूते यञ्चे' (८-२०-१५) 'सङ्गामे' (८-३२-११) । अत्रेदं द्रष्टव्यम् । सर्वत्र संस्थानं स्थानं वा संस्थपदार्थम्वत्वा ततः स्थसम्भावितप्रकरणवशात् सङ्गामो यञ्चो वा विवरणार्थः कथितः । गृद्धार्थे अन्तर्दर्शनशक्तिविशेष-सङ्कतभूतौ हरीः इन्द्रस्य ॥

# पश्रमीमृचमाह---

सुत्रपात्ते सुता इमे शुर्चयो यन्ति वीतये । सोमासो दध्याशिरः ॥५॥ सतुरपात्ते सुताः इमे शुर्चयः यन्ति वीतये सोमासः दधिऽआशिरः ॥

इमे सुताः सम्पादिताः सोमासः सोमाः सुतपाने सुतस्य अभिषुतस्य सोमस पाने पात्रे इन्द्राय यन्ति गच्छन्ति । किमर्थम् १ वीतये तदीयव्याप्तये (यजमाने इन्द्रस्य जन्मने, व्याप्तये, आगतये वा इत्यर्थः वेतेर्धातोर्गति-व्याप्त्याद्यश्चात् । बन्तर्यागे देवानां वीतिर्नाम यजमानस्रुद्दिश्य आगतिः, तत्र व्याप्तिः, जन्म वा भवति) कीदशाः सोमाः शुच्यः दीप्ताः [संस्कृताः शोधिता अत एव दीप्ताः, शुच दीप्तौ इति घात्रर्थानुगमो बोध्यः] । पुनः कीद्याः १ द्रध्याशिरः दिधमिश्राः [आङ्-बूर्वकात् हिंसार्थात् शृणातेर्निष्पमं, आशृणाति आशीः इति रेफान्तं पदम् । दोष-विघातकं इत्यर्थः । दिध आश्रीः येषां ते दध्याशिरः इति सायणीय-च्याख्यानुसारतः श्चन्दार्थः ] ॥

त्र्याशिरः सोमाः प्रसिद्धाः श्रौतकर्मसु, गवाशिरः दध्याशिरः यवाशिर इति ऋमशः पयो-दिध-यविमश्राः सोमा उच्यन्ते । अधिश्रयणसाधनभूतानि त्रीणि द्रव्याणि । श्रयणं च मिश्रणम् । अत्र सङ्केतार्थो लक्षणीयः । पयसा तत्प्रकृतिभृता गावो रइमयः प्रज्ञाप्रकाशा लक्ष्यन्ते । तत्परिणामेन द्रधा धारणात्मिका सक्ष्मा बुद्धिः, यवैः घनी-भूत-बाह्यप्रज्ञा स्थूला बुद्धिश्र । एवं गवादिद्रव्यत्रय-सङ्केतितेषु प्रज्ञाप्रकाश-सक्ष्मबुद्धि-स्थूलप्रज्ञासत्त्वेषु सोमैः सह मिश्रणाय सिद्धेषु सत्स्वेव गवादिभिरधिश्रिताः सम्मदरस-बाहिनः सोमाः पूताः तत्तद्देवताम्योऽर्प्यन्ते, ताभिश्वादीयन्ते, भ्रुज्यन्ते । तथा रस-ग्रहणेन देवानां मानुषे यजमाने वृद्धिरित्यादि स्पष्टं पूर्वीक्तं सर्वे सायेम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे नवमो वर्गः

अथ पृष्ठीमृचमाह-

त्वं सुतस्यं पीतयें सुद्यो वृद्धो अंजायथाः । इन्द्र ज्येष्ट्यांय सुक्रतो ॥६॥ त्वम् सुतस्य पीतये सद्यः वृद्धः अजायथाः इन्द्रं ज्येष्ट्याय सुऋतो इतिं सुऽकतो ॥

हे इन्द्र त्वम् सुतस्य अभिषुतस्य सोमस पीतये पानाय सद्यः तसिनेव समये वृद्धः श्वरीरेण वीर्येण च वृद्धिं प्राप्तः अजायथाः जायसे, भवसि । किमर्थम् ? व्येष्ट्याय ज्येष्ठानां प्रषृद्धामां श्रेष्ठानां वा कर्मणे, हे सुक्रतो श्रोमनकर्मन्! ॥

इन्द्रः सोमं पीला तत्प्रभावेण सद्यो दृद्धो भवति । अत एव प्रवृद्धवीर्यस्य तस्य श्रेष्ठकर्म युक्तम् । उपपनं च सुक्रतो इति सम्बोधनम् । 'पीतये' इत्यत्र तृतीयार्थे बतुर्थी इति स्कन्दस्वामिनो न्याख्या समीचीनं तात्पर्यश्चपपादयति । न चेदेवम्, 'सद्यः' इत्यस खरसता विद्वा शोषिता स्वात् । कर्मपरच्यारूयाने तु 'तसिनेवाइनि'

इत्याहुः । 'गुणवचनब्राह्मणादिभ्यः कर्मणि च' इति स्त्रानुसारेण ज्येक्यं कर्म अत्र उपपन्नं ग्राह्मम्, 'वृद्धो अजायथाः' इत्युक्तेः पुनर्ज्येष्ठभावो न विवक्षितः ॥

सप्तमीमृचमाइ-

आ त्वां विशनत्वाशवः सोमांस इन्द्र गिर्वणः । शं ते सन्तु प्रचेतसे ॥॥ आ त्वा विशनतु आशर्वः सोमांसः इन्द्र गिर्वणः शम् ते सन्तु प्रज्वेतसे ॥

हे इन्द्र गिर्वणः गीर्भिः स्तुतिभिः वननीय सम्भजनीय, त्वा लां आशवः व्यापनशीलाः सोमासः सोमाः आविशन्तु प्रविशन्तु । ते तव प्रचेतसे प्रकृष्ट- ज्ञानाय (ते सोमाः) शम् शान्तिसुखह्रपाः सन्तु भवन्तु ॥

पूर्वस्यामृचि पीताः सोमाः इन्द्रस्य श्रेष्ठकर्मणे प्रभवन्ति, अत्र तु इन्द्रं समन्तात्। प्रविष्टास्ते तस्य श्रेष्ठज्ञानायेत्युक्तम् ॥

अष्टमीमृचमाह-

त्वां स्तोमां अवीवृधन्त्वामुक्था शंतकतो । त्वां वर्धन्तु नो गिरंः ॥८॥ त्वाम् स्तोमाः अवीवृधन् त्वाम् उक्था शतकतो इति शतऽकतो त्वाम् वर्धन्तु नः गिरंः ॥

शतकतो शतकर्मन् इन्द्र [शतं बह्वर्थकम्] त्वाम् स्तोमाः सामरूपाणि स्तोत्राणि इत्यर्थः । अवीवृधन् वर्धितवन्तः । तथा त्वाम् उक्था उक्थानि शस्ताणि ऋग्मिः शंसनानीत्यर्थः । अवीवृधन् । त्वाम् नः अस्माकं गिरः स्तोत्रवाचः वर्धन्तु वर्धयन्तु [णि-लोपः छान्दसः, तथा परसौपदं च] ॥

स्तोत्रेण मन्नात्मकेन देवानां यजमाने (उपासके) अभिषृद्धिरिति शतश उद्घोष-यन्ति वेदाः । कर्मपरव्याख्याने मेघमण्डलादुपर्येव मध्यमस्थानस्थेन्द्रस्य वृद्धिर्वक्तव्या । फलं तु अपां वृष्टिः! ॥

नवमीषृचमाह-

अक्षितोतिः सनेदिमं वाज्ञिमन्द्रः सहस्रिणम् । यस्मिन्विश्वानि

अक्षितऽऊतिः सनेत् इमम् वाजेम् इन्द्रेः सहस्रिणम् यसिन् विश्वानि वींस्या ॥

अक्षितोतिः अक्षिता अक्षीणा ऊतिः वृद्धिः यस स इन्द्रः इमम् असाभिः अर्प्यमाणं सहस्रिणम् सहस्रयुक्तं वाजम् (सोमात्मकं) समृद्धिविशेषं सनेत् सम्म-जेत् । यस्मिन् वाजे विश्वानि समलानि पौंस्या पुंस्तानि पुंसः कर्माणि कर्मोप-रुक्षितानि बलानि वर्तनत इत्यर्थः ॥

अश्वितोतिः- अहिंसितरक्षण इति सा० व्याख्या । क्षि क्षये इत्यकर्मको धातुः, तसात्रपुंसके भावे क्तः । एवं क्षितं इति रूपम् । न विद्यते क्षितं क्षयः अत्रेति अक्षिता इतिः वृद्धिः यसेति विग्रहः । इन्द्रस्य वृद्धिः प्रस्तुता सार्या । तसाद्तिः वृद्धिरेवात्र न तु रक्षा । तस्येन्द्रस्य ष्टद्धेर्न क्षयो भवति । सहस्रिणम् – वाजविशेषणम् । बहुविध-बलगुणसम्पन्नः समृद्धिवाचको वाजः इह सोमात्मको भवति । सोऽप्रीमाण इन्द्र-स्वीकारक्षमो भवति । तेन शतऋतोरिन्द्रस्य विश्वेषां कर्मणां निर्वाहः स्यात् । 'यस्मिन्' इन्द्रे 'विश्वानि पौंखा' इति एके प्राहुः । उभयथाऽपि सम्भवं पश्यामः । यस्मिन् 'वाजे' समृद्धौ सोमरसात्मिकायां विश्वानि 'पाँखा' बलानि प्रादुर्भवन्ति । यसिन् इन्द्रे विश्वानि कर्माणि आयत्तानि इति च समझसम् ॥

## द्रशमीमृचमाह-

मा नो मती अभि द्वेहन् तुनूनीमिन्द्र गिर्वणः । ईशानो यवया व्धम् ॥१०॥

मा नः मतीः अभि दुहुन् तुनूनाम् इन्द्र गिर्वणः ईशानः युवय वधम् ॥

गिर्वणः स्तुतिभिर्वननीय देव हे इन्द्र मर्ताः मनुष्याः नः अस्माकं तनूनाम् गरीराणां मा अभि द्वहन् द्रोहं मा कार्षः । ईशानः ईश्वरः तं वधम् नागं यवय पृथकुरु ॥

मरणधर्मभ्यो विरोधिभ्यः विषित्तर्माभूदसदीयानां देहानाम् । शरीरगतं 'वधं' अपि पृथकर्तु समर्थ ईश्वरस्तम् । अयमृगर्थः । अत्रेदं रहस्यमवधेयम् । तच तृतीय-पादे निक्षिप्तम् । यौतिः पृथग्भावे तस्माण्णिचि 'यवय' (पृथकुरु) इति रूपम् । अरीरस्य नश्वरता इह वधापरपर्याय-हिंसया लक्षिता ॥

शरीराद्वधं पृथकर्तिमन्द्र एव प्रश्वितियुक्तम् । सदसतोः अमरण-मरणधर्मयोः मिश्रितयोराश्रयभूतादेहात् मृत्युलक्षणभूतं सर्वे वधं, वधस्य आपादियतारं वा, मानुष-अमानुषं वा पृथकृत्य अपसारियतुमीश्वर इन्द्रोऽत्र प्रार्थितः ॥

ं इति प्रथमस्य प्रथमे दशमो वर्गः

# इति प्रथमाध्याये द्वितीयानुवाके द्वितीयं सक्तम्

द्वितीयानुवाकस्य तृतीयं 'युझन्ति' इति दशर्च द्यक्तम् । ऋषिच्छन्दोदैवतानि पूर्ववदवगन्तव्यानि । असिन् द्वक्ते 'आ दह' इत्येतां चतुर्थीमारम्य षष्टृचो मारुत्यः । क्षासु मध्ये 'वीछचित्' 'इन्द्रेण' इत्येते द्वे ऋचौ मारुत्यौ सत्यौ ऐन्द्याविष भवतः । इदं सर्वमनुक्रमणिकोक्तमुदाहृतं सायणभाष्ये । परमार्थपरेऽसिन् व्याख्याने कर्मसु विनि-योगः सविस्तरं नोदाहियते । आवश्यकस्थलेषु ईपन्मात्रं सूच्यते ॥

#### तत्र प्रथमामृचमाइ--

युअनितं ब्रधमं क्ष्यं चर्रनतं पारं तुस्थुषः । रोचन्ते रोचना दिवि ॥१॥
युअनितं ब्रधम् अरुषं चर्रन्तम् पारं तुस्थुषः रोचन्ते रोचना दिवि ॥
ब्रधम् महान्तं अरुषम् अरोचमानम् चरन्तम् गन्छन्तं (न त तिष्ठन्तम्)
पारं तस्थुषः परितः तिस्वांसः श्यिताः युअनित सम्बन्धयन्ति । दिवि युलोके
रोचना रोचनानि ज्योतीं परोचन्ते दीप्तानि भवन्तीस्पर्यः ॥

 'नमं महान्तं बभ्रं अश्वष्' (७-४४-३) 'अधि न्रमस विस्तृतस (अश्मनः) उपरि' (८-४-१३) 'उद्यद् न्रमस निष्टपं महत् (आदित्यस) स्थानष्' (८-५८-७) 'न्रमो यामः, महान् रथः' (१०-२०-९) । अन्तिमोदाहरणे याम इति विशेष्यं मन्न एव पठितष् । अत्र युक्तन्तीति अस्वामृत्ति अन्यत्र कविच आदित्यपर्यायतया न्रभपदं गृहीतं सायणीय- व्याख्यायाय् । 'न्रभमादित्यं अरुषमप्तिं चरन्तं वायुष्' इति न्राह्मणवाक्यवलेन तथा कृतप् । अनुक्रमणिकायामयं ऐन्द्रो मन्न इत्युक्तप् । तर्हि कथमनेन न्राह्मणवाक्यं सङ्गलेत ! इन्द्र एव नादित्याप्रिवायुक्षपेणावस्थित इत्युपपादितम् ॥

त्रभम् - विकल्पनदुला व्युत्पत्तिः 'नन्धेन्नेधिबुधी च' इत्युणादिख्त्रेण नक्पत्वयः वन्धेन्निधिरादेशश्रेत्येके ॥

अरुषम् हिंसार्थाद् रुषधातोर्निष्पत्रं अहिंसकम् अग्निमित्याचष्टे सायणः । बहुचु स्थलेषु आरोचमानिमत्येव भवत्यस्य व्याख्या । आङ्पूर्वकाद् दीर्ह्यर्थकाद् रुश्चतेर्निष्पा-द्यति स्कन्दस्वामी, आङो इस्ततं शकारस्य पश्च भवतः । अरुषपदस्य आरोचमानतं प्रायः सर्वत्र सर्वेऽपि व्याख्यातारोऽम्युपगच्छन्ति ॥

तस्थुषः- विभक्तिव्यत्ययेन तिथ्यवांस इति प्रथमाबहुवचनान्तं पदं सायण-व्याख्यानुसारतः । युक्तमेतत् ॥

अथ अर्थविषारः समासतः कियते । युक्जन्ति युगयुगन्धरयोजनेन रथं युक्तं सुसम्बद्धं कुर्वन्ति । स च रथो विद्यालो रोचमानश्च भवति । सामध्यत् 'चरन्तं' रथम् । परितोऽवस्थिताः नित्यद्धरयस्तत्र स्थिराः चरन्तं रथं सम्बद्धं कुर्वन्ति । तथा रथसमाहे कियमाणे सित घुलोके ज्योतिर्भयानि ऊर्ध्वस्थानानि भ्रवनानि वा रोचमानानि लक्ष्यन्ते । अन्तरर्थानुसारेण तात्पर्य पुरस्ताद् वक्ष्यते ।।

द्वितीयामृचमाइ-

युक्जन्त्रेस्य काम्या हरी विषेक्षसा रथे । शोणी धृष्णू नृवाहेसा ॥२॥ युक्जन्ति अस्य काम्यो हरी इति विऽपेक्षसा रथे शोणी धृष्णू इति नृजाहेसा ॥

अस्य हरी असेन्द्रस अभौ (कर्म) रथे ब्रह्मादिगुणविशिष्टे पूर्वीके रथे

युज्जन्ति योजयन्ति रथयुक्तौ विद्धते । के? पूर्वोक्ताः परितः स्थिताः (नित्यस्रयो द्युस्थानाः) । कीदशौ हरी? काम्या कमनीयौ कामियत्वयौ वा । अन्यानि हर्यो-विश्वेषणानि चलारि मनन्ति । विपक्षसा विपक्षौ वामवामेतरभेदेन विभिन्नौ रथपक्षौ ययोस्तौ, रथस्य पार्श्वद्रये युक्ताविस्पर्थः । शोणा रक्तवणौं, धृष्टणू धृष्टौ, नृवाहसा नरं नेतृज्ञवलाढ्यं देवं वहन्तौ, [नृपदं देवं मानुवं वा पुरुषं अभिधत्ते इदं वलोपलक्षणम्]॥

प्रथमसामृचि विशालस रोचिष्मत इन्द्ररथस सन्नाहः प्रोक्तः । असां तु कम-नीययोर्धृष्टयोर्बलवाहयोरिन्द्राश्वयो रथयोग उक्तः । उभयत्रापि कार्यनिर्वाहः पर्यष-स्थितैः स्थिरैर्दिविषद्भिः स्ररिभिर्भवति । एवं पूर्वाङ्गे साधिते, इन्द्र एवाविर्भवतीति तृतीयसां उच्यते । स किं कुर्वन् प्रादुर्भवति ।।

### वृतीयामृचमाह-

केतुं कृण्वन्ने केतवे पेशों मर्या अपेशसे । समुषद्गिरजायथाः ॥३॥ केतुम् कृण्वन् अकेतवे पेशः मर्याः अपेशसे सम् उषत्ऽभिः अजायथाः॥

हे मर्याः हे मर्य बलाळा, तं अकेतवे अविद्यमानप्रज्ञानाय तादर्थ्यं चतुर्थी केतुम् प्रज्ञानं कृणवन् इर्यन् अपेशसे अविद्यमानरूपाय पेशः रूपं (कृण्वन्) सम् सम्भ्य उपद्धिः प्रज्ञानप्रभातरिक्षमिः अजायथाः जातोऽसि प्रज्ञामयानां दैवतांशु-भ्तानां सङ्गतानां सहायानां उदयेन तं प्रादुरभूरित्यर्थः ॥

मर्गः — बलार्थकाः श्रुव्दाः प्रायशो हिंसार्थकधातुम्यो निष्पना भवन्ति । दक्षपदं बलार्थे दंशतेः दंसतेः दंसयतेर्वेत्याहुः । शत्रुणां मारियत्तवात् मर्गः बलवान् । 'स हि ऋतुः स मर्गः' (१-७७-३) इत्यत्र सायणव्याख्याऽपि इममर्थ समर्थयति । अन्यत्र च श्रुत्तशो मर्यपदं बलद्योतकं प्रयुक्तं लक्षणीयम् । अत्र 'मर्य' इति इन्द्रसम्बोधनम् । रथे समद्धे तत्र अश्रयोयोगे च साधिते प्रज्ञामयदैवतांशुभिः सम्भूयोदिते, इन्द्रः प्रादुर्भृतः । स प्रसन्नो ऋषेर्दृष्टिगोचरोऽभवदित्यर्थः । तां च दृष्टिं स एव ऋषये ददाति । अत एव 'केतुं कृण्वन्' इत्याह । केतुः अन्तर्वोधाजायमानं प्रज्ञाचशुः । एवं इन्द्रप्रसाद-स्वन्धं प्राञ्जं अन्तश्रुन्तांलं स्पैर्येण दिव्यदर्शनेऽवस्थातुम् । तादशस्य दिव्यदर्शनकर्मणः किमप्यधिकरणं अपेक्षितं भवति । तत्तु नेदं पार्थिवं श्ररीरं भिवतुमईति । यथा बाह्य-

चक्षु आधारो बाद्यो देहः, तथा आन्तरस्य प्रज्ञाचक्षुषोऽपि तद्युक्तं श्ररीरं नियताय आश्रयणाय अवद्यं भवति । तच सामान्यतो मानुरे जने पार्थिवदेहे जडीभूतप्रहे मिश्रितं मग्नं निलीनं अत एव अनिभव्यक्तं भवति । तदेव रूपपदलक्षितं स्र्स्मं दिव्य-दृष्टियोग्यं शरीरं अभिन्यक्तं कुर्वेन् प्रकाशोऽभवदिन्द्र इत्यर्थः ॥

अथेदमनधातन्यम् । रथो गतिनिशेषः दिन्यः निस्तृतो रोचमानश्च मनति । तमिवितिष्ठतीन्द्रः । तद्युक्तौ हरी अपि दीप्तौ अश्वौ विशेषतो बलबाहिनौ । ऋक् संहितायां इन्द्राश्वगुणवर्णनपरैर्वचनैः हर्योः खरूपं सामान्यतोऽवगन्तुं श्रक्यम् । इमौ अन्तर्दर्शनशक्तिविशेषौ दिव्यौ प्रज्ञाविभवौ इति बोध्यम् । 'स्तवा हरी सूर्यस्य केतू' (२-११-६) 'केता' 'द्युक्षा' इत्यपि इन्द्राश्वी वर्ण्यते । इमौ प्रथमं ऋषेर्हार्द-वागातमना मन्त्रेण युक्ती भूता ततः परं इन्द्राधिष्ठानभूते रथे युक्ती भवतः । अत एव बहुदु मन्त्र-बर्णेषु ब्रह्मयुजौ हरी इन्द्रस्य गीतौ । 'आतिष्ठ पृत्रहन् रथं युक्ता ते ब्रह्मणा हरी' (१-८४-३) 'ब्रह्मणा ते ब्रह्मयुजा युनजिम हरी सखाया' (३-३५-४) 'एहि हरी ब्रह्मयुजा शग्मा वक्षतः सखायम् । गीर्भिः श्रुतं गिर्वणसम् (८-२-२०) ॥' एवमन्येऽपि भवन्ति मश्रवर्णाः, यैर्न केवलं इन्द्राश्यखरूपं गूढमगूढं च प्रतिपाद्यते, किंतु इन्द्राश्वप्रसादद्वारा दिव्यदृष्ट्यादिसम्पत्तये महर्पीणां ब्रह्मपद्वाच्यमञ्चातमा हार्दवागेव साधनमभूदिति अव-गम्यते ॥

अथेन्द्रप्रादुर्भाषात्परं तत्कार्यस्य मरुतां साहाय्यमपेक्षितं भवति । मरुतश्च चण्ड-वेगानां दीप्तानां धीवृत्तीनां दिव्यगतिविधायिनो देवविशेषाः । दिव्यमनस्साम्राज्यं इन्द्रस्रोति प्रागस्माभिः प्रतिपादितं सार्यम् । तत्र परिपक्कस्य ऋषेर्घीप्रवेश्चात् तद्वृत्तीनां तत्र पुनर्जन्म भवति । इदं च मानुषे न्यष्टौ मरुतां द्वितीयं जन्म । प्रथमं तु सर्वेषां देवानामिन सृष्टौ समष्टौ खाधिकाराय भवति । इदं च मरुतां पुनर्जन्म इन्द्रजन्मनः परं भवति । अत एव इन्द्रज्येष्ठा मरुद्रणा इति प्रसिद्धिर्वेदे । इममेवार्थमाह ऋक् चतुर्थी । एवं पूर्वेवां मतमनुसृत्य मरुतां जन्मेत्युक्तम् । वस्तुतस्तु देवकामानां ऋषीणामेव दिव्यसप्राप्तये पुनर्जन्म तत् ॥

चत्रर्थीमृचमाह्-

आदहं ख्रधामनु पुनर्गर्भुत्वमेरिरे । द्रधाना नाम युज्ञियम् ॥४॥

आत् अहं ख्रधाम् अनुं पुनः गुर्भुऽत्वम् आऽईिरिरे दर्धानाः नामः युज्ञियम् ॥

आदह अनन्तरमेव (आत् इत्यानन्तर्ये अह इत्यवधारणे च निपातौ)। स्वधाम् अनु स्वधापदवाच्य-स्वीयधारणधर्मानुसारेण पुनः गर्भत्वम् पुनर्जनिष्यमाणशिश्च- मावम् एरिरे प्राप्तः । के? सामर्थ्यात् देवकामा ऋषयः । कीद्याः? यज्ञियम् यज्ञाहै नाम अभिधानं (देवताच्यक्तिबोधकं संज्ञात्मकं) द्धानाः धारयमाणाः ।।

खधाम्— स्वं दघाति धारयते, स्वभावधारणसमर्था शक्तः, ताम् । स्वभावं सर्वस्थापि विविधस्य सतः यो धारयते पोषयति वा स धर्मः स्वधापदवाच्यो भवति वेदे । धरिरे— बाङ्पूर्वकस्य ईर गतौ इति धातोः लिटि रूपम् ॥

इन्द्रप्रादुर्भावानन्तरमेव मरुतां जन्म । तश्च कथं पुनर्जन्मेति प्रागुक्तम् । इह तेषां स्वधारणसामर्थ्यरूप-धर्मानुसारि जन्मेत्युक्तम् 'स्वधामनु'। तत्र तथाविषपुनर्जन्म- लाभविषये स्वार्थतावर्ज देवार्थ त्रियमाणस्व अर्पणरूपस्य यज्ञारूयस्य कर्मणः यद्यक्तं देवताप्रतिवोधकं रहस्यं पावनं नाम भवति, तस्य धारणं साधनं भवति 'दधाना नाम यिक्कियम्' ॥

# पश्रमीमृचमाइ-

वीछु चिदारुज्जिमुर्गुहां चिदिन्द्र विहिभिः। अविन्द उसिया अनुं ॥५॥ वीछु चित् आरुज्जिनुभिः ग्रहां चित् इन्द्र विहिश्भः अविन्दः उसियां। अनुं ॥

हे इन्द्र! वीळुचित् व्हमि (पर्वतादिस्थानम्) आरुजत्नुभिः भञ्जद्भिः गुह्राचित् गुहायामि (गुप्तिस्थाने ५पि) विह्निभिः वोदृभिः (सां वोढं समर्थैः रूब्ध-दिन्यजनमिः सहायभूतैः) उस्त्रियाः गाः अनु अनुगम्य अविन्दः अरुब्धाः ॥

वीळ- वीळयतेः संस्तम्मनार्थाशिषशं वलनामसु पठितम् । आरुजनुमिःरुज मङ्गे इत्यसात् आङ्पूर्वकाद् धातोः औणादिक-तनु-प्रत्यये परे तृतीयाबहुवचनान्छं

बद्य । गुहा सप्तम्याडादेशः । उस्तियाः उस्ताः कान्त्यर्थाद् वष्टेर्निणन्नाः (पस सः), वसतेरिति सायणीयम् । प्रज्ञानरक्ष्मयो गाव उस्तियाः प्रोक्ताः ॥

ज्योतिर्दशां पूर्वोक्तमत्रार्थानुसारेण अतिमानुषश्चि पुनर्जन्मलाभे पणिभिरपहृतानां प्रवृतगुहायां स्थापितानां गवां अधिगमाय इन्द्रसाहाय्ये प्रवृत्तिरुक्ता । तेषां पर्वतश्चर-कृष्णितस्य घनीभूतप्रज्ञस्य जडस्य भञ्जने सामर्थ्यं, तत्र अन्धकारवन्धुरं गुहापदवाष्यं रहस्यस्थानं प्रविश्य, तत्रेन्द्र-तद्विभूतीर्वोद्धं शक्तिश्च प्रोक्ते । ईद्दशः प्रभावः कथं समभवत् तेषामिति चेत्, इन्द्राधिकारे गर्भसम्भवाद् देवकामास्ते कर्तव्यमधिकृत्य इन्द्रप्रसाद-कृभ्यं दिन्यावेशश्चवणं प्रतिपालयन्त उपतिस्थरे, अतोऽयमेषां विभव इति उत्तरत्र वक्ष्यते ॥ इति प्रथमस्य प्रथमे एकादशो वर्गः

द्वेवयन्तो यथा मितिमच्छा विद्रद्वेसुं गिरः । महामेनूषत श्रुतम् ॥६॥ द्वेवऽयन्तः यथा मितिम् अच्छी विदत्ऽवसुम् गिरः महाम् अनूषत श्रुतम् ॥

देवयन्तः देवकामा ऋषयः महाम् महान्तं श्रुतम् दिव्यावेशश्रुतिगोवरं इन्द्रं अनूषत स्तुतवन्तः [दिव्यवाणीश्रवणलाभात्] । तत्र दृष्टान्तमाह । गिरः गृणन्तः स्तोतारः विदद्वसुम् वेदयद्वसं वेदयद्वनं मित्म् मन्तारं इन्द्रं अच्छ अभि-द्वसं यथा स्तुवन्ति (अनूषत) वसुलाभात्तथेति ॥

देवयन्तः – देवानात्मन इच्छन्तः, क्यच् । मतिम् – मतिशब्दो बुद्धिपरोऽपि इपचारादिन्द्रे बोद्धिर वर्तते । एवं गिरः स्तुतयः स्तोतृषूपचर्यते ॥

विदद्वसुम्— विदन्ति वेदयन्ति अन्तर्मावितण्यर्थः ज्ञापयन्ति लम्भयन्ति वा 'मतिम्' इन्द्रमात्मानं वस्नि धनानि यस्य तम् । वसु धनं ऐश्वर्यं भवति । तस्य ज्ञान-मयताद् इन्द्रं ज्ञापयितुं सामर्थ्यमस्तीति तात्पर्यम् । अनुषत— णू स्तवने इति धातोः छिडि प्रथमपुरुषवहुवचनम्, गुणाभावः छान्दसः, तथा आत्मनेपदं च ।।

अयं मन्त्रार्थो भवति— यथा स्तोतारः खनैभवप्रापकदिन्यधनपुक्तं इन्द्रं स्तुतिभिः अपितिष्ठन्ते, तथा प्रत्यप्रजन्मानो ज्योतिर्दर्शिन इन्द्रकामा इन्द्रात् श्रुतिं लभमानास्तं दिन्यावेश्ववाणीश्रवणगोचरश्चपासत इति । अथ प्राधान्येन प्राणपदमधितिष्ठतां क्रिया-

खक्तिपराणामपि ऐन्द्रतेजोबलदीपितानां येषां मरुतां साहाय्यमत्यन्तम्रपयुक्तमभूत् पर्वतभञ्जनादौ, तेषामधुना समुदायेन गणरूपतया स्तुतिर्भवति ॥

# सप्तमी पृच माह---

इन्द्रेण सं हि दक्षंसे सञ्जग्मानो अबिभ्युषा । मृन्दू संमानवर्चसा ॥ इन्द्रेण सम् हि दक्षंसे सम्इज्ग्मानः अबिभ्युषा । मृन्दू इति सम्।नःवर्चसा ॥

हे मरुद्रम ! तं इन्द्रेण सञ्जग्मानः सङ्गच्छमानः संवादसम्पन्नो युक्त इिं यानत्, सन्दक्षसे हि सम्यग् दृश्यसे । कीद्दशेन्द्रेण श्रि अविभ्युषा भयवर्जितेन । इनं इन्द्रो मरुद्रणश्र सन्दृश्वदितौ समानवर्चसा तुल्यदीप्ती [भवथः] ॥

दक्षसे - लिङ्थें प्रार्थनायां लेट् इति सायणीयम् । 'दश्यसे' इति कर्मणि लहेब स्कन्दस्वामीये । युक्तमेतत्, प्रत्यक्षकृतो द्ययम् । मन्द् - मन्दतेमीदनार्थसेदं रूपम् ॥ सञ्जग्मानः - सम्पूर्वाद्गमेः लिटः कानच् । अविभ्युषा - विभेतेः कसुः, अन्यत् छान्दसम् ॥

एवं इन्द्रेण सङ्गतस्य तत्तुल्यतेजसो ध्रुदितस्य मरुद्रणस्य सन्दर्शनात् सम्प्राप्तद्युति-विशेष ऋषिर्यज्ञकारी वलवदच्युचारयतीति वक्ष्यते ॥

# अष्टमीमृचमाइ-

अन्वचैर्मिर्युभिर्मुखः सहस्वदर्चति । गुणैरिन्द्रस्य काम्यैः ॥८॥ अन्वचैः अभिर्युऽभिः मुखः सहस्वत् अर्चित् गुणैः इन्द्रस्य काम्यैः ॥

मखः यहकारी (तत् करोति तदाचष्टे, मखयति यहं करोति) अर्चिति स्तौति क्रियह्य क्रियह्य स्वत् वलवत् वीर्यवद्या भवति तथा (अर्चिति) कीट्यह सन्? गणेः मरुद्रणेः उपेतः (प्रसादात्तेषामावेशाद्रा तैर्युक्त इत्यर्षः) कीट्येर्गणेः ह अनव्योः दोषरहितैः ग्रुप्रेरित्यर्षः (धीवृत्तीनां दिन्यभावमापनानां अत एव रूप्य-

ब्रुनर्जेन्मनां दिव्यमनोमयसम्राज इन्द्रस्य साहाय्ये वर्तमानानां मरुतां निष्कलङ्कलग्रुप-वशम्) । पुनः अभिद्युभिः अभितः (मखं, यज्ञकारिणं) प्राप्ता द्युलक्षिता द्युतिः वेषां तैः । पुनश्व, इन्द्रस्य काम्यैः इन्द्रस्य स्पृहणीयैः, प्रियैरित्यर्थः ॥

अर्थाविष्कार एव विशिष्टशब्दनिर्वचनं दत्तम्, तेन तात्पर्यबोधाय द्वारं च कृतम् ।। ऋषिर्यजमानः खीयामर्चनविधां मरुद्रणसिहतेन्द्रप्रसादलन्धां विस्नम्भेण गायन् **सर्वतो**ऽपि इन्द्रसाभिष्यं प्रार्थयत उत्तरे मन्त्रे ॥

नवमीमृचमाइ-

अतः परिज्मुन्नागृहि दिवो वो रोचनाद्धि । समस्मिन्नञ्जते गिर्रः ॥९॥<sup>\*</sup> अर्तः पारेऽज्मन् आ गृहि दिवः वा रोचनात् अधि सम् अस्मिन् ऋञ्जते गिरः ॥

परिजमन् परितो गामिन् [सर्वव्यापिन् इस्वर्थः, परि-उपसर्गस्य अज-धातोः कपम्, मनिन्प्रत्ययः) हे इन्द्र! अतः असान्मध्यमादन्तरिक्षस्यानात् आगहि आगच्छ दिवो वा द्युलोकाद्रा, रोचनाद्धि रोचमानात् दीप्तात् ततोऽप्यूर्घ्व-क्षीकाद्वा आगच्छ (सर्वत्र च्यापकतात्, तत्तत्त्थानविभवसम्पन्नस्य इन्द्रस्य आगमनं ऋषेर्दिव्याम्युदयपोषकं भवति) । अस्मिन् मदीये अन्तर्यजने कर्मणि, [अयं मधु-■छन्दाः] गिरः स्तुतीः मत्रवाच इत्यर्थः, समृञ्जते प्रसाधयति, उज्ज्वलाः करोति ।।

प्राधान्येनास्मिन् ऐन्द्रे सक्ते, विस्पष्टा इन्द्रस्तुतिरन्ते भवति ॥ दशमीमृचमाइ-

इतो वा सातिमीमहे दिवो वा पार्थिवाद्धि। इन्द्रं मुहो वा रजेसः ॥१०॥ इतः वा सातिम् ईमहे दिवः वा पार्थिवात् अधि । इन्द्रम् मुहः वा रजसः ॥

इतो वा असाकं सिमहितात् पृथिवीस्थानाद्रा सातिम् लिंध सम्मजनीयं प्राप्तव्यमित्यर्थः । इसहे प्रार्थयामहे । स च प्राप्तव्य इन्द्र एव भवति । इन्द्रस् प्राप्तव्यतया ईहामहे । तस्य त्रैलोक्याधिराज्यतात् इतो वा स प्राप्यो भवति । पार्थिवाद्धि दिवो वा पृथिवीसम्बन्धिनो द्युलोकाद्वा, महो रजसो वा महतोऽ न्तरिक्षलोकाद्वा तं प्राप्तव्यमिन्द्रमीहामहे ॥

न्याख्यातं युज्जनतीति सक्तम् । अनुक्रमणिकोक्तप्रकारेण ऐन्द्रमारुतक्रचौ द्वे मारुत्यश्रतस्रश्र ऐन्द्रश्रतस्रश्र व्याख्याताः । दश्चेंऽसिन् ऋचां पूर्वोत्तरसम्बन्धः प्रदर्शितः । रहस्यगर्भितमिदं स्थूलपक्षव्याख्यातृणामर्थाविष्कारनये शुष्कमावं संश्चम् । नैष्यते तत्तात्पर्यपरीक्षा । अस्ति ससाकमिह वक्तव्यम् ॥

वह्नस्ति रहस्यमसिन् गाढं कामतो निश्चित्तसृषिणेति वक्तन्यम् । इदं च प्रवलं निदर्शनं भवति प्रागस्माभिर्भूमिकायां आपं रहस्यमधिकृत्य प्रतिपादितस्यार्थस्य । 'इदं च रहस्यं ऋषीणां विदितं, तिच्छिष्याणां च । ये च गुरुभ्यो महर्षिभ्यो दीक्षां लब्बा अन्तरङ्गशोधनसाधनादिभिः अन्तर्यजनाय शिक्षिताः ।' इत्यादि द्युक्तम् । अत्र गवाश्य-केतादिपदानि साङ्केतिकानि द्व्यर्थानि वा पदानि परिचितान्यसाकमधुना न कष्टप्रदानि मवन्ति । तथाऽपि रहस्यं सक्ते स्पष्टं विचारपूर्वकं निद्दितमिति वक्तं वाक्यान्येवालम् ॥

प्रथमसामृचि 'युक्तनती'त्याह । के १ कर्तृपदं नोक्तम् । 'परि' 'तस्थिनांसः' इति निभक्तिन्यत्ययेन गृहीतमि विशेषणमेव तत्, विशेष्यस्य स्वरूपमनुक्ता शिष्य-शिक्षार्थं अन्तर्याजिनो बोधाय वा विसृष्टम् । 'चरन्तम्' अत्रापि कम् १ इति नोक्तम् । दितीयस्थामि कर्तृपदमध्याहृतं तत्तु सुलभं प्रथमर्गपेक्षया । तृतीयस्थां, 'उपद्भिः' कैः इन्द्रजन्म १ नोक्तम् । चतुध्यां, के 'पुनर्गभेत्नमेरिरे' १ पश्चम्यां 'आरुजतुभिः' विद्विभः कैः इन्द्रस्य गोलाभः १ पष्ट्यां, के 'देवयन्तः' देवकामाः महान्तं श्रुतं नुतवन्तः १ सप्तम्यां, कः सम्बोष्यते इन्द्रेण सह सन्दर्यमानः, तेन 'समानवर्चाः' श्रुतं नुतवन्तः १ सप्तम्यां, कः सम्बोष्यते इन्द्रेण सह सन्दर्यमानः, तेन 'समानवर्चाः' अष्टम्यामि कण्ठतो नोक्तं 'इन्द्रस्य काम्या गणाः' के १ इति । नवम्यां, 'परिन्मन्' इति कस्थामभणम् १ दशम्यामेव स्पष्टमुक्तमिन्दं 'ईमहे' इति ॥

अस्य सर्वस्थोत्तरं वचनं उद्देशपूर्वकमेवान्तर्निधाय गोपितं वाक्यविदैव साक्षात्कृत-भर्मणा महर्षिणा मधुच्छन्दसेति ब्र्महे । एवमपि तत्र तत्र ऋक्षु स्पष्टान्यस्पष्टानि वा लिङ्गानि क्षिप्तानि । तेषां परीक्षणेन प्राचीनैः कृतं दैवतनिर्णयं आधारीकृत्य चृहदेवता-ज्ञक्रमणिकादयः प्रवृत्ताः । बहुषु स्थलेषु पूर्वेषामेव दैवतनिर्णये मतभेदः सन्देहो विवादश्व दृश्यन्ते । इदं च पर्यालोचनीयम् । आद्यानां मञ्जद्रष्टृणां तद्येश्वया अर्वान्वीनानां श्रीतकल्पादिग्वत्रकाराणां च युगान्तरकालमेद एव कारणं भवति देवतादिविषयक-विचिकित्सायाः । प्राधान्येनान्तर्यागसम्बन्धिनो हि मञ्जाः । तेषां बहिर्यागोपयोगाय मावमाविष्कर्तुम्रद्यताः, तत्राप्यवीचीनाः मञ्जप्रतिपादितदेवता अत्यन्तस्थूलदृष्ट्या निर्णेषुरिति नात्र चित्रम् । अत एव सामान्येन मञ्जार्थविचारे विशेषतोऽन्तर्यागानुरोधेन कियमाणे, मञ्जार्थस्य कात्यायनादिभिरुक्ताया देवतायाश्च उमयोर्न लक्ष्यते संवादः । अस्यि-चेव 'युज्जन्ति' इति ग्रक्ते 'देवयन्तः' इत्यादिमश्चेषु विस्पष्टं विसंवादो मवति। यद्यपि यावत् श्वन्यं यथासम्भवं अनुक्रमणिकाकारमेव देवताप्रतिपादनविषयेऽनुसरामः, कचित् स्पष्टं अयुक्तस्यलेषु विप्रतिपद्याः सः । तस्मादरविन्दश्चीचरणानामाश्चयमवलम्ब्य अन्तर्यपरेऽ सिन् विवरणे 'देवयन्तः' इति मन्ने मरुतो देवता इति नाङ्गीकृताः । तथा 'अतः परिजमन्' इत्यत्र न मरुद्रण आमश्चितः । अन्यत् सर्वे व्याख्यायामुक्तम् ।।

इति प्रथमस्य प्रथमे द्वाइशो वर्गः

द्वितीयेऽनुवाके चतुर्थ 'इन्द्रं' इत्यादिकं दशर्च सक्तम् । ऋषिच्छन्दोदेवताः पूर्ववत् ॥

तत्र प्रथमाम्चमाह---

इन्द्रमिद्याथिनो बृहदिन्द्रमुर्केभिर्याकेणः । इन्द्रं वाणीरन्षत ॥१॥ इन्द्रम् इत् गाथिनेः बृहत् इन्द्रम् अकेभिः अकिणः । इन्द्रम् वाणीः अनुषत् ॥

गाथिनः सामगायिनः [गाथा एषां सन्ति, गायतेर्गाथा] इन्द्रम् इत् इन्द्रमेव बृहत् बृहता साम्ना ['लामिद्धि हवामहे' इति प्रसिद्धेन बृहत्साम्ना] अनूषत स्तुतवन्तः । अर्किणः ऋग्भिः लोतारो होतारः अर्केभिः अर्फेः ऋगूपैर्भन्नैः इन्द्रमेव 'अनूषत' । इन्द्रम् वाणीः वाचः अवशिष्टाः सर्वाः यज्ंषीत्यर्थः, विभक्तिव्यत्ययेन यजुर्भिः सामर्थ्याद्यवर्षवः इन्द्रमेव 'अनूषत' ॥

ऋक्संहितायामत्रैव प्रथमं ऋग्यज्ञस्तामात्मिका त्रयी, तस्या उपयोक्तारः ऋमशो

# होत्रष्वर्युद्रातार इति स्वितम् ॥

द्वितीयामृचमाह—

इन्द्र इद्धर्योः सन्ता संमिश्च आ विन्रोयुजा । इन्द्रो वुजी हिर्ण्ययः ॥२॥ इन्द्रेः इत् हर्योः सन्ता सम्अभिश्वः आ वन्यः युजी इन्द्रेः वजी हिर्ण्ययः ॥

इन्द्रः इत् इन्द्र एव हर्योः अश्वयोः, अश्वाम्यामिति तृतीयार्थे। सचा सह आ वागच्छति। कीद्यः १ संमिश्र्यः संमिश्रः लकार श्छान्दसः। सर्वेषां वस्तूनां सम्यिष्णश्रयिता योजियतेति यावत्। कीद्योर्द्वयोः वच्चोयुजा वचोयुजोः वचोयुग्म्यां। सुविनीतौ अश्वौ खामिन इन्द्रस्य वचनमात्रेण खयं युज्येते, इति स्थूलं व्याख्यानं पूर्वेषाम्। अस्माकं तुन चतुष्पात्पग्रस्थः, तत्रापि विशेषतो 'इन्द्रस्य हरी' प्रति किस्व वक्तव्यम् दीप्तिविशिष्टप्राणवलसङ्कताविति १ तस्मात् वचोयुजा 'ब्रक्षयुजा' इति प्राद्यम्। 'युङ्जन्त्यस्य काम्या हरी' इत्यस्या ऋचो व्याख्यानमवधेयम् । पुनः कीद्दिगन्द्रः १ इन्द्रो वज्री वज्रोपेतः हिर्णययः हिरण्मयः खर्णप्रभोज्वल इत्यर्थः॥

मिश्रणम् मिश्रः, समीचीनो मिश्रो यस सः संमिश्रः। इन्द्र आगच्छति । स हरिद्वयसहितः सर्ववस्तुसम्यक्संयोजनकारी, तस्याश्वौ ब्रह्मपदवाच्य-मन्त्रवाग्युक्तौ । कृत्रभिदा वज्रेणोपेतः हिरण्योज्वल आगत्य किं करोति ?

### तृतीयामृचमाइ---

इन्द्रों दीर्घाय चक्षंस आ सूर्यं रोहयद्दिव । वि गोभिरद्रिमैरयत् ॥३॥ इन्द्रेः दीर्घायं चक्षंसे आ सूर्यम् रोहयत् दिवि वि गोभिः अदिम् ऐरयत् ॥

इन्द्रः दीर्घाय द्रगामिने शाश्वताय प्रौढाय वा चक्षसे दर्शनाय सूर्यं (सर्वसापि जगतः) प्रेरकम्, सर्यसङ्केतितं ऋतज्योतिरित्यर्थः । दिवि युलोके आरो

हयत् आरोपितवान् । स इन्द्रः गोभिः खीयैः रिवमिः अद्विम् अद्रिशब्दलिखतं तमोमयं जडं जगत् ठयेरयत् विभिन्नं यथा तथा ऐरयत्, व्यमेत्सीदित्यर्थः ॥

चश्रसे— दर्शनार्थात् चश्रः, सर्वधातुम्योऽसुन् । ऐरयत्— ईर गतौ ण्यन्तात् छङ् । धर्यम्— पू प्रेरणे, सुत्रति प्रेरपति, धालादेः पत्य सः, सर्वस्यापि प्रेरकः धर्यः प्रसिद्धः, कथं तं प्रेरयतीन्द्रः ? यद्यपि देवास्सर्वेऽपि न्योतिर्मया ऋतजाः ऋतसदः, तथाऽपि तत्र न्येष्ठ इन्द्रः, ऋतन्योतिस्तु साक्षात्य्यिरमकं धर्यवान्यं भत्रति । तसाद् यदा इन्द्रः स्वीयदिंग्येः प्रश्वारिक्षमित्तमस्तर्व न्यपोहति, तदा ऋतन्योतिषः सन्तत-दर्शनं सम्भवति । अत एव 'दीर्घाय चश्रसे', 'वि—ऐरयत्' वितत्य रिक्षमिः धर्यया दिवि सर्वदा दर्शनश्रमं तथा उच्चं स्थानं प्रापयदित्युक्तम् । 'सदा पत्रयन्ति धर्यः दिवीव चश्रुराततम्' इत्युक्तरत्र मन्त्रोऽप्येवं सङ्गन्छते । इन्द्रमिषकृत्य प्रथमानुवाके दितीयदक्तन्याख्याने समाख्यातिमति नेह विस्तर इष्यते ॥

# चतुर्थीमृचमाह—

इन्द्रं वाजेषु नोऽव सहस्रंप्रधनेषु च । उग्र उग्राभिकृतिभिः ॥४॥ इन्द्रं वाजेषु नुः अव सहस्रंऽप्रधनेषु च उग्रः उग्राभिः जितिभिः ॥

हे इन्द्र, उग्र अप्रष्ट्य उग्राभिः अप्रष्ट्याभिः ऊतिभिः रक्षाभिः वाजेषु [समृद्धिष, असाभिरिधगतासु, इतः परं प्राप्यमानाखि ] नः असान् अव रक्ष, यथा देवशत्रुभ्यो भीतिन भवति तथेति भावः । सहस्त्रप्रधनेषु च अत्यधिक-प्रकृष्टधनेषु लब्धेष्विप नोऽत्र । ज्ञानबलादीन्येव प्रकृष्टानि धनानि अन्तर्याजिनामृषीणाम् ॥

# पश्चमीमृचमाह—

इन्द्रं व्यं मेहाध्न इन्द्रमभें हवामहे । युजं वृत्रेषु वृज्जिणम् ॥५॥ इन्द्रेम् व्यम् मृहाऽध्ने इन्द्रेम् अभें हवामहे युजेम् वृत्रेषु वृज्जिणम् ॥

वयं देवार्षं आत्मानं समर्पयन्तोऽनुष्ठातारः महाधने महत्यैश्वर्ये लब्धे लब्धव्ये वा, निमित्तसप्तमी । अर्भे तथा अर्थेऽपि इन्द्रम् हवामहे बाह्ययामः । न केवलं

सम्पत्ती विपत्स्विप तमेवाश्रयामह इति तृतीयपादेनोच्यते । वृत्तेषु वहुधा आवरकेषु शत्रुष्वसुरेषु प्राप्तेषु युज्ञम् युक्तम्, असासु कृतयोगं सहकारिणम् विज्ञिणम् वृत्रवर्षः साधनेन वजेणायुधेनोपेतं इन्द्रमेवाह्वयामः । 'हवामह' इत्याह्वानं च सर्वशा समाभयणम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे त्रयोदशो वर्गः

अथ 'इन्द्रमिद्राथिन' इति स्के षष्ठीमृचमाइ---

स नो वृषन्त्रमुं चुरुं सत्रादावृत्त्रपावृधि । असम्यमप्रतिष्कुतः ॥६॥ सः नः वृष्न् अमुम् चरुम् सत्रांऽदावन् अपं वृधि । असम्यंम् अप्रीतिऽस्कुतः ॥

सः तथाभ्तस्त्रम् नः असदर्थे हे वृषन् वर्षितः सर्वस्याप्यभीष्टसः, 🕏 सत्रादावन् सत्रा सह युगपत् दावन् दातः ज्ञानैश्वर्यतेजोवलादेः, अमुम् पुरती दृश्यमानम् चरुम् चरन्तं मेघं सततपरिचलत्प्राणमनोष्ट्रचातमना । वित् तेजी-बलाद्यावरकम् अप वृधि अपावृणु, उद्घाट्य प्रकाशय खात्मानम्, अस्मभ्यं असदर्थ अप्रतिष्कृतः अप्रतिशन्दितः, दानशौण्डस्तं न कदाऽपि 'न दासामि' इति नः प्रतिवचनं ददासीत्यर्थः । अथवा लिक्तियाविघातोपलक्षणं प्रतिवचनं न कृतोऽिष मनतीत्यर्थः । एवंविधं सायणीयं व्याख्यानम् । वस्तुतस्तु न केनापि छादयितुं शक्य इति वक्तव्यम् । स्कुञ् आवरणे इति श्राविकरणी धातुः । प्रतिपूर्वकात्तसात् क्तः । ततो नञ् समासः । आवरकं चरुं अपावृणु, निराच्छादनो नित्यप्रकाशो मव नः इत्यर्थः । 'अस्कुनात् शरष्टृष्टिभिः' बाणवर्षैः छादितवान् इत्यादिः प्रयोगः अद्यापि द्रष्टव्यः ॥

चरुम्- मेघनाम, पात्रेऽपि वर्तते कचित् । चरतेर्निष्पन्नं, तसादुपपन्नमन्तरर्थे-परं व्याख्यानम् । सत्रादावन् - सत्रा सहार्थे, दवा दातरि, छान्दसं रूपम् । वृधि-वृत्र्व वरणे, लोटि मध्यमपुरुषे धिरादेशः, छान्दसः ॥

कुञ्जेतुञ्जे य उत्तरे स्तोमा इन्द्रस्य विजिणेः। न विधे अस्य सुष्टुतिम् ॥॥॥ कुञ्जेऽतुञ्जे ये उत् ऽतरे स्तोमाः इन्द्रस्य विजिणेः। न विन्धे अस्य सुऽस्तुतिम् ॥

तुञ्जे-तुञ्जे प्रतिष्रेरणम् तुझितिः [यह्ने बा दाने वेति पूर्वे, बलादानयोरिष वर्तते, सरयित प्रेरणतियर्थेऽपि किचित् सा०. व्या०. । तसात् प्रेरणवलं, तदादानं विति वयम्] ये उत्तरे उत्कृष्टतराः स्तोमाः स्तोत्राणि मदीयानि प्रवर्तन्ते, तैः अस्य अम सिमहितस विज्ञिणः महापराक्रमद्योतकवज्रयुक्तस इन्द्रस्य सुष्टुतिम् सुष्टु वर्षासां स्तुर्ति न विन्धे न विन्दामि, न लमे ॥

यदा यदा प्रेरणानि मामाविश्य स्तावयन्ति तदा तदा उत्तरोत्तराः श्रेष्ठाः स्तुतीः करोम्येव । तथाऽपि वज्जबाहोरिन्द्रस्य वर्णने नालिममाः स्तुतय इति मे मितः इति भावः । विन्धे— विद्लृ-लाभे दस्य व्यत्ययेन धः छान्दसः ॥

### अष्टमीमृचमाह—

वृषी यूथेव वंसंगः कृष्टीरियलोंजिसा । ईशांनो अप्रीतिष्कुतः ॥८॥ वृषी यूथाऽइव वंसंगः कृष्टीः इयार्ते ओर्जसा ईशांनः अप्रीतिऽस्कुतः ॥

वृषा इन्द्रः वर्षिता दिव्यानां कामानां कृष्टीः कर्षणपदलक्षितिनत्योद्यमश्वीलान् आर्यान् मनुष्यान् ओजसा वीर्यवत्तमेन खानुप्रहवलेन इयित प्रामोति,
प्रेरयतीत्यर्थः । तत्र दृष्टान्तः । वंस्तगः यः वंसं वननीयं यथा तथा गव्छति, सः
वननीयगितः वृषा वृपमः यूथेव गोयूथानीव । यथा गवां यूथानि प्रविष्टः बलिष्ठो
वलीवर्दः तान् प्रेरयित तथा स चेन्द्रः ईशानः ईश्वरः अप्रतिष्कुतः न केनापि
छाद्यितं शक्यः, अत एव नित्यप्रकाशः । अन्यत् प्रागुक्तम् ॥

## नवमीमृचमाह-

य एकेश्वर्षणीनां वसूनामिर्ज्यति । इन्द्रः पश्चे क्षितीनाम् ॥९॥ यः एकेः <u>चर्षणी</u>नाम् वसूनाम् इर्ज्यति । इन्द्रेः पश्चे क्षितीनाम् ॥ यः इन्द्रः एकः समानः खयमेक एव चर्षणीनां वर्षण-कर्षण-अरणादिन त्रागुक्तलक्षणानां मनुष्याणां इरज्यति ईष्टे, ईश्वरो भवति, तथा वसूनां विविधानां भनानामपि इरज्यति ईश्वरो भवति, स इन्द्रः पञ्च पञ्चानां, विभक्तिन्यत्ययः । श्वितीनाम् निवासत्थानानां ईश्वर इति श्वेषः ॥

चर्षणीनाय् न केवलं मनुष्यसामान्यपरं प्राद्यम् । यौगिकार्थानुसारेण 'आर्थः कृष्टिः' इत्यादिवद्प्राद्यः । इरज्यति एश्वर्यकर्मा । 'पश्च क्षितीनाम्' इत्यत्र पश्चजनार्गं इति सायणीयम् । सर्वत्र पश्चजनाः निपादपश्चमा इति व्याख्या । स्थूलपञ्चानुसारेणः अपि सन्दिग्धमिदम् । उपन्यस्तोऽयं विषयो भूमिकायां (ए. ५७) । क्षियतेर्नितासार्थं खस्यं क्षितिः । क्षितयो निवासस्थानानि पृथिव्यादीनि पश्च इतः पृथिवीमारम्य उत्तरोत्तरं ऊर्ष्वं सृष्टौ परिकल्पितानि मवन्ति । एवं त्रिलोकसंस्थानं, सप्तलोकसंस्थानं, क्षितिः । क्षितिपतिपादितचतुलोकसंस्थानं चामनन्ति । यथा पृथिव्यस्तिस्र इति वेदे प्रतिपादिताः त्रेलोक्यसम्बन्धिनीः पृथुला भूमीरिभद्धते, यत्रेयं नः पृथिवी स्थूला भूमिः प्रथमा भवति, तथा पश्च क्षितयोऽपि पश्च वासभूमयः यत्रेयं क्षितिर्नः प्रथमेतिः बोष्यम् ॥

दशमीमृचमाह-

इन्द्रं वो विश्वत्ररपरि हर्वामहे जनेभ्यः । अस्मार्कमस्तु केवेलः ॥१०॥ इन्द्रंम् वः विश्वतः परि हर्वामहे जनेभ्यः अस्मार्कम् अस्तु केवेलः ॥

भो यजमानाः, देवतानुग्रहसम्पादनप्रश्चान् प्रति सम्बोधनम् । वः युष्मदर्थं विश्वतः सर्वेभ्यः जानेभ्यः जातेभ्यः मनुष्येभ्यः प्राप्तजन्मभ्यो लोकेभ्योऽपि परि उपि अवस्थितं इन्द्रम् हवामहे आह्वयामः । स इन्द्रः अस्माकम् सर्वेषामनुष्ठातृणां केवलः असाधारणः, अद्वितीयाराध्यः अनन्योपास्तिविषयभ्तः अस्तु भवतु । इतरेभ्योऽप्यधिकमनुग्रहमस्माकं करोतिति व्याख्यानमयुक्तम् । न तद्भक्तिलक्षणम् । अल्पमनस्कता मधुच्छन्दिस महर्षावारोपिता भवति ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे चतुर्दशो वर्गः इति प्रथमे मण्डले द्वितीयोऽनुवाकः तृतीयोऽनुवाकः चतुरद्धकात्मकः, तत्र प्रथमं 'एन्द्र सानसिष्' इति दशर्चे क्रिक्ष् । अपिच्छन्दोदेवताः पूर्ववत् ॥

### तत्र प्रथमामृचमाह—

धन्द्रं सानुसिं र्यिं सजित्वांनं सदासहंम् । विषेष्ठमूतये भर ॥१॥। अ। इन्द्रं सानुसिम् र्यिम् सुऽजित्वांनम् सदाऽसहंम् विषेष्ठम् ऊतये <u>भर</u>॥।

हे इन्द्र ऊतये अस्मदिभद्दये रियं धनं आभर बाहर । नेदं साधारणं अनिमित हापयन्ति रियविशेषणानि हमानि भवन्ति । सानसिम् सम्मजनीयं (षण- श्रातोः असिप्रत्ययनिपातः) । सिजित्वानम् समानजयशीलं (समानस्य सभावः अयतेः कनिप्) सदासहम् सदा साहियतारं अभिभवप्रापकं श्रृणामिति शेषः । विषिष्ठम् प्रदुद्धं (दृद्धशःदस्य वर्षादेशः, तत इष्ठन्) । अत्र तेजोबलह्रपं प्रार्थ्यते । अतु सर्वसापि श्रेयस्कामस्य सम्भजनीयम् । प्रवलशत्रुभिः तेजोबलितिशेषिभिः समानं स्रुद्ध्वा तान् जेतुं शीलं अस्य तेजोबलह्रपस्य धनस्य, अतः 'सजित्वानम् रियम्' । श्रृतुजयपरिचयवान् 'रियः' न तु अशिक्षितः, अतः 'विष्षं रियम्' ॥

# द्वितीयामृचमाह-

नि येन मुष्टिह्तत्यया नि वृत्रा रूणधामहै । त्वोतांसो न्यर्वता ॥२॥ नि येन मुष्टिऽह्तत्ययां नि वृत्रा रूणधामहै त्वाऽर्ऊतासः नि अर्धता ॥ येन पूर्गेक्तलक्षणेन धनेन दिव्यतेजोबलेन वृत्रा आवरकतमोधनान् असुरान्

श्रृत् नि नितरां मुष्टिहत्यया मुष्टिभिः प्रहरणेन निरुणधामहै निरुद्धान् करवाम वयम् । कीदशो वयम् १ त्वोतासः तया रिक्षताः [त्रद् इत्यत्र दकारलोपः छान्दसः, ऊतासः अवतिनिष्ठायां इडभावः, अन्यत् छान्दसम् ] पुनः कीदशा वयम् १ नि नितरां अर्वता अश्रेन तष्ठिक्षितेन प्राणबलेन युक्ताः इति सहयोगलक्षणा तृतीया ॥

## तृतीयामृचमाह-

इन्द्र खोतांस आ व्यं वज्रं घुना देदीमहि । जयेम संयुधि स्पृधंः ॥३॥

इन्द्रे त्वाऽर्जतासः आ व्यं वर्ज्ने घुना दृदीमृहि जयेम सम् युधि स्पृधंः॥

हे इन्द्र त्वोतासः लद्रक्षिताः वयम् वज्रम् दिन्यमायुधं घनीभूत-श्रारष्ट-अनृतज्ञानादिभेदकं घना घनलेन, तृतीयाविभक्तिः भावप्रधानम् आद्दीमहि लभेमहि, युधि युद्धे स्पृधः स्पर्धमानान् शत्रून् सञ्जयेम सम्यग्जितवन्तः स्थाम ।

वज्रम्— वज व्रज गतौ, रन्-प्रत्ययो निपात्यते । घना— वज्रविशेषणतया गृहीतं सायणीये । तत्रापि अस्मदीयतात्पर्यस्य न क्षतिः ॥

## चतुर्थीमृचमाह—

व्यं शूरेभिरस्तृभिरिन्द्र त्वयां युजा व्यम् । सास्ह्यामं एतन्यतः ॥४॥ व्यम् शूरेभिः अस्तृशभः इन्द्रं त्वयां युजा व्यम् । सस्ह्यामं पृत्नयुतः ॥

हे इन्द्र वयं तदाराघका अन्तर्यागानुष्ठायिनः शूरेभिः ग्ररेः ग्रीर्ययुक्तैः अस्तृभिः दूरादेव आयुधप्रक्षेपणशीलैः (असु-क्षेपणे, तृन् ताच्छील्ये) शत्रुभिः सह युद्धे जेतारः स्थामेति श्रेषः । केचन देवद्विषो यागशत्रवः कापि निलीय दूराद्वा अस्राणि प्रयुक्षते तान् प्रति इद्युक्तम् । कीदृशो वयं एवं जेतारो भवाम इति चेत् युजा त्वया युक्षता युक्तेनासिनित्यसहायेनेत्युक्तम् । तथाभूता वयं पृतन्यतः सेनामिच्छतः, सम्मुखीनं युद्धं कर्तुमिच्छतः शत्रुनिष स्तसह्याम अतिशयेन साहयेम अभिभवेम ॥

पृतन्यतः— पृतनामात्मन इच्छतः-क्यच् , आकारलोपः लटः शतिर, द्वितीया-बहुवचनान्तं रूपम् ॥

### पश्रमीमृचमाह--

महाँ इन्द्रेः प्रश्च नु महित्वमस्तु विजिणे । द्यौर्न प्रिथिना शर्वः ॥५॥
महान् इन्द्रेः प्रः च नु महिऽत्वम् अस्तु विजिणे द्यौः न प्रिथिना शर्वः ॥
महान् वृहत्खरूपः इन्द्रः परश्च उत्कृष्टोऽपि भवति । न केवलं खरूपेण
22

षृहस्यं, प्रभावेण सर्वोत्कृष्टश्च । नु पादपूरणः (बह्वयोंऽयं निपातः) विज्ञिणे वज्जयुक्ताय इन्द्राय महित्वम् महत्त्वं परतं च पूर्वोक्तं द्विविधं गुरुतं अस्तु भवतु ।
इदं च भक्तेन ऋषिणा भगवते कृतं मङ्गलाशासनम् । तस्मादुपपश्चमिदं स्वभावसिद्धमहत्त्वादिविशिष्टस्थेन्द्रस्य स्तोत्रे । अद्यापि गुरुदेवाद्याराधने मङ्गलाशासनसम्प्रदायः
जयंवादो लौकिक इव सुप्रसिद्धः । द्योने द्युलोक इव प्रथिना पृथुलतेन वेपुल्येन

श्वः दीप्तं वलं अस्पेति शेषः, अस्तु जयतिति वा अभ्याहारः ॥

प्रथिना- प्रथिम्ना, मकारलीपण्डान्दसः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पञ्चदशो वर्गः

अथास्मिन् स्ते षष्टीमृषमाइ---

समोहे वा य आशत नर्रस्तोकस्य सनितौ। विप्रांसो वा धियायर्वः ॥६॥ सम् ऽञ्रोहे वा ये आशत नर्रः तोकस्यं सनितौ विप्रांसः वा धियाऽयर्वः॥

ये नरः पुरुषाः समोहे सङ्घामे, देववैरिभिः सहिति बोध्यम् । तोकस्य अपत्यस्य सिनितौ वा लाभे वा आशात प्राप्तवन्तः, (अश् व्याप्तौ छिछ छान्दसं रूपम्,) ये पुरुषा इन्द्रमाश्रयन्ते ते लभन्त इति शेषः । वा अथवा धियायवः प्रज्ञान्तामाः विप्रासः विष्राः मेधाविनः ये इन्द्रं 'आश्रत', तेऽपि लभन्त इत्यर्थः । नरः पुरुषा देवा मनुष्या वा बिलनः । देवानां अपत्यलाभस्तु मनुष्ये स्वांशप्रादुर्भावः । मनुष्याणामपि स्वान्तरे दैवतजन्मैव तोकपदवाच्यमपत्यं भवति । उभयथाऽपि अपत्यलाभप्रतिरोधकैर्विरोधिभिर्योद्धन्यमवश्यं भवति । अतः 'समोहे सङ्कामे' इति निघण्द्वन् पठितमभ्युपगम्य व्याख्यातम् ॥

### सप्तमीमृचमाइ---

यः कुक्षिः सोम्पातमः समुद्र ईव पिन्वते । उर्वीरापो न काकुर्दः ॥७॥ यः कुक्षिः सोम्ऽपातमः समुद्रऽईव पिन्वते उर्वीः आर्षः न काकुर्दः ॥

असेन्द्रस यः क्रुक्षिः उदरदेशः सोमपातमः अतिशयेन सोमरसस्य पाता, स समुद्र इव पिन्वते वर्धते, यथा सम्रद्रः अक्षयो गमीरो विपुलश्च भवति, 7 7 -

सर्वसिन्धु-समागमेन विशेषतः पोषवान् लक्ष्यते, तथा इन्द्रकृषिः सर्वलोकरसभ्यिष्टः न कदाऽपि शुप्यति, सदा सिक्त आई एव भवति 'पिवि सेचने' इति घातोः पिन्वति श्रुमागमः, औचित्यात् वर्षते इति पूर्वेर्ब्याख्यातम् । इन्द्रकृश्वेनित्यवृहक्तसोमसिक्तसबोयनाय उपमान्तरमाह— उर्वीरापो न काकुदः इति । ककुत् उच्छितः प्रदेशः शिखरभूतः 'अग्निर्मूर्घा दिवः ककृत्' इत्याद्यवधेयम् । स च द्युलोकः तत्सम्बन्धिन्यः काकुदः उर्वीः बृहत्यः आपो न आपः जलानीव, दिव्या आप इव बृहक्तं खभावसिद्धरसार्द्रतं च धत्ते कुश्विरिति भावः । अत्र पूर्वे प्राहुः— 'काकृत् जिद्धा' इति निघण्दुपाठमालम्व्य 'जिद्धासम्बन्धमास्योदकं यथा न कदाचिदिष श्रुप्यति तथेन्द्रस्य कृश्विः सोमकृरितो न श्रुप्यतिति ॥

· अष्टमीमृचमाह—

प्रवा ह्यस्य सूनृतां विरुष्शी गोर्मती मही। प्रका शाखा न दाशुषे ॥८॥ प्रव हि अस्य सूनृतां विऽरुष्शी गोऽमंती मही प्रका शाखां न दाशुषे ॥

एव हि एवं खलु वक्ष्यमाणप्रकारेण अस्य इन्द्रस्य स्नृता वाक् (प्रिय-सत्येति सामान्यवादः) वस्तुतस्तु कल्याणी सत्या वाक् सम्पद्यत इति श्रेषः। 'चोदियत्री सन्तानाम्' इति मन्नस्य व्याख्याने प्रतिपादितम्। का सा सन्ता १ मही भारतीति प्रसिद्धा इळासरस्वत्योः सहचरी ऋतज्योतिषो बृहत्त्वद्योतिनी, न केवलं महतीत्यर्थः, न विशेषणं किंतु विशेष्यम्, 'इळा सरस्वती मही' इति भारतीपर्यायस्तात् । पुनः कीदृश्येषा मही इन्द्रसम्बन्धिनी सम्पन्ना भवति १ विर्द्शी वैपुल्यवाहिनी महणामैतदिति बहुषु मन्नेषु सायणव्याख्या । इह तु विविधरपणशीला विविधोपचारवादिनीत्यादि दृश्यते । पुनश्च सा गोमती अंशुमती प्रज्ञाकिरणवती । अत्रोपमामाह— प्रक्वा पक्षप्रला शास्ता द्याया यजमानाय सन्तुसये मवति तथा इन्द्रकृते उक्कगुणसम्पन्ना भारती मवतीति भावः ।।

नवमीम्चमाह— युवा हि ते विभूतय ऊतयं इन्द्र मार्वते । स्वाश्चित्सन्तिं दाशुषे ॥९॥ एव हि ते विऽभूतयः ऊतयः इन्द्र माऽवंते सद्यः चित् सन्ति दाशुषे ॥

हे इन्द्र! एव हि एवं महीपदवाच्यभारतीसमाश्रितः खलु तम् । ते तब विभूतयः विभवा ऐश्वर्यविशेषाः मावते मत्सदृशाय मद्विधायेत्यर्थः (असच्छब्दात् छन्दिस बतुप्) दाशुषे यजमानाय सद्यश्चित् सपद्येव ऊतयः सन्ति असदिभवर्ध-नानि भवन्ति । अन्यथाऽपि व्याख्येयम् । 'एव हि' एवं वक्ष्यमाणरीत्या खलु । 'ते विभृतयो मावते दाशुपे सद्यश्चित् ऊतयः सन्ति' इति ॥

### दशमीमृचमाह-

एवा ह्यस्य काम्या स्तोमे उक्थं च शंस्यो । इन्द्राय सोमेपीतये ॥१०॥ एव हि अस्य काम्यां स्तोमः उक्थम् च शंस्यां इन्द्रांय सोमंऽपीतये ॥

एव हि एवं खलु असदनुष्ठानप्रकारेणेत्यर्थः । अस्य इन्द्रस काम्या कामनायोग्ये स्पृहणीये प्रिये इत्यर्थः, स्तोमः उक्थम् च सामगानात्मकं ऋयूपं च शंस्या शंयनीये। किमर्थम्? इन्द्राय इन्द्रार्थम्, सोमपीतये तदीयसोमपानाय तदीयसोमस्वीकारः सर्वशिवङ्करः यजमानस्येपैक्तेजोबलदृद्धि-दैवतापत्यलाभादये प्रभवति इति सक्तमत्रार्थपर्यालोचनया दृढं भनेदित्यसंशयम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे घोडशो वर्गः

तृतीयेऽनुवाके द्वितीयं 'इन्द्रेहि' इत्यादिकं दशर्च सक्तम् ऋषिच्छन्दोदेवताः पूर्ववत् ॥

तत्र प्रथमाम्चमाह—

इन्द्रेहि मत्स्यन्धंसो विश्वेभिः सोमुपर्वभिः । महाँ अभिष्टिरोर्जसा ॥१॥ इन्द्रे आ इहि मित्स अन्धेसः विश्वेभिः सोम्पर्वेऽभिः महान् अभिष्टिः ओर्जसा ॥

हे इन्द्र एहि आगच्छ । अन्धतः अनैः सोमात्मकैमींग्यैः (ब्यत्ययेन त्ततीया) मित्स माद्य हृष्टो भव । विश्वेभिः सर्वैः सोमपर्वभिः सोममयानि

रसमिरतानि पर्नाण अङ्गानि अवयवसन्धयो वा येषां तैः देवैः सह आगत्य सोमैः स्वीकृतैः प्रहृष्टो मवेत्यर्थः । ततः ओजसा स्पष्टेन बलेन महान् प्रभूतस्तं अभिष्टिः अभिगन्ता शत्रूणां भवसि । ओजसा—व्यक्तीभावार्थात् आर्जनार्थाद्वा उज्ञतेर्धातोः ओजतेर्ना। अभिष्टिः— अभिपूर्वकात् इष-धातोः । इष्टिरिति भावप्रधानं पदं, तेन भविता लक्ष्यते । सोमपर्वभिः सोमरसपूर्णैः 'अन्धसः' अन्नैरिति पूर्वेषां व्याख्या । पर्व पूरणे इति धात्वर्धानुसारेणेदं समर्थयन्ति । 'पर्व' अङ्गं, तेन शरीरं, अवयवसन्धिश्च, द्विधाऽपि वेदे प्रयुक्तम् । तथा सायणव्याख्या च (१-६१-१२, ४-१९-९, १०-१०३-५, १०-१६३-६.) ॥

### द्वितीयामृचमाह —

एमेनं खजता सुते मन्दिमिन्द्राय मन्दिने। चक्तिं विश्वानि चक्रये ॥२॥ आ ईम एनम सृजत सुते मन्दि इन्द्राय मन्दिने चिक्रम विश्वानि चक्रये ॥

अन्तर्यागे प्रवृत्तान् सखीन् सम्बोधयति । ईम् पादपूरणाय । सुते अभि-पुते अभिपत्रे समाप्ते निःपीडिते रसे संस्कृते सित, एनम् मन्दिम् मोदमानं सोमं रसात्मानं इन्द्राय आस्तुज्ञत अतिसुजत, अभ्युत्त्रयनार्थं दत्त । कीद्द्यम् मन्दिम् ? चिक्तम् साधुकार्यकरणशीलम् (करोतेरभ्यासः, किन् ताच्छील्ये, अन्यच्छान्दसम्) कीद्दशे इन्द्राय ? मन्दिने मोदहेतवे, मोदमानाय वा । पुनः कीद्दशे ? विश्वानिं चक्रये विश्वेषां कार्याणां कर्ते । अन्तर्याजिना खानुभ्तिरसार्पणेन खाभ्युत्रतये खस्मिन् स्रष्टन्यानि सर्वाणि समोद इन्द्रः स्रष्टा साधोति ।।

#### तृतीयामृचमाह—

मत्स्वं सुशिप्र मृन्दिभिः स्तोमेभिर्विश्वचर्षणे । सचैषु सर्वनेष्वा ॥३॥ मत्स्वं सुर्शिप्र मृन्दिरभिः स्तोमेभिः विश्वरचर्षणे सर्चा एषु सर्व-नेषु आ॥

सुशिप्र शोभनहनो, सुनस, वा (शिप्रं हनुर्नासा वा) सुष्टु खेति दर्शनीयतं ब्रोतितं, मुखैकदेशेन मुखं लक्षितम् । विश्वचर्षणे (पश्यतिकर्माऽयं निघण्डपठितः) विश्वदृष्टे, इन्द्र! मत्स्व मोदख, कान्तो भव वा, कैः ! मन्दिभिः स्तोमैः मोद-हेतुमिः, कान्तिहेतुमिर्वा, असदीयैः स्तोत्रैः । अथ च सचा सह तदीयैः विभूति-भूतरन्येदेवर्वा, इति शेषः, एषु सवनेषु असदीयेषु यश्चेषु देवाराधनेषु, आ आगत्य सिमिहितो भव । भोः विश्वदर्शिन्! असार्क मदकरैः स्तोत्रैः हर्षितः कमनीयवदनः सन् असदीयदेवताराधनकर्मसु अन्तर्यागेषु सनिधि कुरु, इति भावः ॥

# चतुर्थीमृ मगह—

अर्द्यमिन्द्र ते गिरः प्रति त्वामुद्दहासत । अजीषा वृष्भं पर्तिम् ॥४॥ अस्यम् इन्द्र ते गिरेः प्रति त्वाम् उत् अहासत् अजीषाः वृष्भम् पतिम् ॥

हे इन्द्र! ते तुभ्यं गिरः स्तुतीः असृग्रम् असृजं, सृष्टवानिस । (जकारस गकारः छान्दसः रुडागमश्र) ताश्र गिरः त्वां प्रति उदहासत सर्-बासिनं तां प्रति ऊर्ध्व गताः (ओहाङ् गतौ, लुङ्, छान्दसम्) अजोषाः सेवित-बानिस, ताः स्तृतीः (जुषी प्रीति-सेवनयोः, लब् छान्दसम्) । कीद्यं लां गिरः इद्रत्य प्राप्नुवन् १ वृष्भम् वर्षितारम्, पुनः कीदृशम् । पतिम् पातारं रक्षकम् ।

#### पश्चमीमृचमाह —

सञ्चोदय चित्रमुर्वाग्रार्ध इन्द्र वरेण्यम् । असुदित्ते विभु प्रभु ॥५॥ सम् चोद्य चित्रम् अर्वाक् रार्धः इन्द्र वरेण्यम् असेत् इत् ते विःभु प्रभु ॥

हे इन्द्र! चित्रम् विविधम् वरेण्यम् श्रेष्ठं राधः धनम् अर्वाक् असदिभग्नखं सञ्जोद्य सम्यक् प्रेरय । नेदं लौकिकं पश्चादि धनं, इन्द्रखेंबेदिमिति नतस्वरूपं तृतीयचरणेनाह — ते तब इदं 'राघः' असत् इत् अस्त्येव, अस भृति, (छन्दिस लेट्) की दृष्णम् तत् । विभु विततं भवति, अपि च प्रभु प्रकर्षण मवति । प्रश्वां एकत्र संहत्य स्थिला राजमानलं ईशितृबरूपं ऐश्वर्यम् । विश्वतं तु वितत्य व्यापकतया विभृतिभृतनं ऐश्वर्यम् । एवं द्विविधमपि 'राघः' ऐश्वर्यमिन्द्रस्य, तदी यर अरणया विना नेषदिप प्राप्यम् । अन्यत्सर्व धीमद्भिरूद्यम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे सप्तदको वर्गः

अथासिन् स्ते पष्टीमृचमाह-

असान्त्सु तन्ने चोद्येन्द्रे ग्राये रभंखतः । तुर्विद्युम्न यशंखतः ॥६॥ असान् सु तत्रे चोद्य इन्द्रे ग्राये रभंखतः तुर्विऽद्युम्न यशंखतः ॥

हे इन्द्र तुविद्युम्न बहुयुते चित्रभानो इत्यर्थः (तुवि बहुनाम, युम्नं युतिः) अस्मान् तव सावकान् तत्र यत्र 'विस्न प्रश्न राधः' वर्तते तत्र सु सुष्ठु चोद्य प्रेरं । किमर्थम् १ राग्ने धनाय प्वींकलक्षणाय । की हशे १ रमस्वतः (चतुर्ध्यर्थे पष्ट्येकवचनम्) वीव्रश्नेगाय (रम रामस्ये, तीव्रवेगेन उद्योगवते इत्यर्थः)। पुनः यदान्स्वतः विश्वताय चतुर्ध्यर्थे पष्टी । पूर्वस्यामृचि तत्र तव धाम्नि स्थितं विश्व प्रश्न धनं अस्मद्र्यं प्रेरय 'सञ्चोदय' इत्युक्तम् । अस्यां ऋचि तस्मा एव धनाय अस्मान् प्रेरय 'सुचोदय' इत्युक्तम् । तच दिच्यं धनं ऊर्ध्वं वर्तते, तिस्मिन्नसाकं इह लब्धच्ये स्वामिन इन्द्रस्य प्रेरणमवश्यं भवति । तेन तदसदर्थमिह आगच्छेत् । अस्माभिरिष तत्र गन्त-च्यम् । तत्रापि इन्द्रप्रेरणया विना गमनशक्तिने सिद्ध्यति । उभयथाऽपि गत्यागती स्थाताम् । ऊर्ध्वस्यस्य धनस्येहागमनम्, इतश्वास्माकमूर्ध्वगमनं उभयं च इन्द्रकृतप्रेरणा-साध्यम् । प्रेर्यमाणस्य 'रायः' रमसा गतिसामर्थ्यं, तस्य विश्वततं च द्योतियतुं 'रम-स्वतः' 'यशस्वतः' इति विशेषणद्वयम् । नेमे 'अस्मान्' इत्यस्य विशेषणे । स्तोतारः स्वयमेव 'वयं यशस्वनः सरभसं प्रार्थयामहे, अतः प्रेरय ते धनम्' इति आविष्कृतं च्याख्यानमसमञ्जसम् । तस्य ऐन्द्रस्य धनस्य स्वरूपमुत्तरत्रापि वक्ष्यते ॥

सं गोमिदिन्द्र वार्जवद्सो पृथु श्रवो बृहत् । विश्वायुर्धेद्यक्षितम् ॥७॥ सम् गोऽमेत् इन्द्र वार्जाउवत् असो इति पृथु श्रवः बृहत् विश्वऽश्रीयः धेहि अक्षितम् ॥

हे इन्द्र! अस्मे असम्यं सन्धेहि सन्धानं कुरु अविच्छित्रं यथा तथा सम्बन्धय पूर्वोक्तं रायं इति शेषः । तस्य 'राधसः' धनस्य विशेषणानि मवन्ति । 'गोमत्' प्रज्ञांशुमत् 'वाजवत्' समृद्धिमत् । अन्यच सन्धेहि पृथु पृथुलं विस्तीर्णं श्रवः दिन्यावेशश्रवणम् बृहत् प्रभावेण महत् च अपि च अक्षितम् क्षयरहितं विश्वायुः विश्वायुष्यं विश्वजीवितं सन्धेहि । यजमानन्यष्टौ विश्वायुष्टं धातन्यमिति प्रार्थना । अत्र 'श्रवः' धनमिति कुला तद्विशेषणानि गोमदादीनि गृहीतानि स्थूल-स्थाल्यानेषु ॥

अष्टमीमृचमाह-

असे धेहि श्रवो वृहद्युम्नं संहस्रसातंमम् । इन्द्र ता र्थिनीरिषः ॥८॥ असे इति धेहि श्रवः वृहत् युम्नं सहस्रऽसातंमम् इन्द्रं ताः र्थिनीः इषः ॥

हे इन्द्र अस्मे असम्यं बृहत् महत् श्रवः श्रवणं दिन्यावेशप्रेरितं धेहि धारय, देहीत्यर्थः । सहस्रसातमम् अतिशयेन सहस्रसङ्ख्यालक्षित-बाहुल्य-सम्भक्तबर्ध्वथसम्भजनसमर्थमित्यर्थः, द्युम्नम् प्रकाशं तेजो वा धेहि । रथिनीः रथः आसामस्तीति रथिन्यः ताः, (रथो रंहतेः) शीघ्रगमना इत्यर्थः इषः प्रेरणाः धेहि । ताः याः पूर्व प्रार्थिताः 'सश्चोदय, सुचोदय' इति । अत्र इषः अन्नानि कर्म-ठानां, तदनुसारेण विशेषणस्य बहुरथोपेता इति न्याल्या ॥

नवमीमृचमाह-

वसोरिन्द्रं वस्रुपतिं ग्रीभिर्गृणन्तं ऋग्मियम् । होम् गन्तारमूतये ॥९॥

वसोः इन्द्रंम् वसुंऽपतिम् गीःऽभिः गृणन्तः ऋग्मियंम् होमं गन्तारम् ऊतये ॥

वसोः वसुनः (यावल्लब्धं अन्तर्धनस्य) ऊतये षृद्धये इन्द्रम् होम वयं आद्वागः हे व स्पर्धायां गमने चेत्यस्य रूपम्, लट् छान्दसम् । वयं किं कुर्वन्तः?
गीर्भिर्शृणन्तः स्तुतिभिः स्तुवन्तः । कीद्दशमिन्द्रम् १ वसुपतिम् वस्नां धनानां पर्ति पालकम्, पुनश्च, ऋगिमयम् ऋचां मातारं (ऋचो मिमीत इति ऋग्मीः तमिति सायणव्याख्या) । अर्चना ऋक् तद्वन्तं (स्तुतियोग्यमिति स्कन्दस्वामीयम्) पुनः कीद्दशम् १ गन्तारम् यजमानं तदीयं यजनं वा गन्तुं शीलमस्येति गन्ता, तम् । अत्र 'वसोः वसुपतिम्' अन्वयं उपपादयति स्कन्दस्वामी । प्रकृष्टो वीणायामिति प्रवीण-श्चन्दत्र्यत्पत्तौ सिद्धायामित वीणायां प्रवीण इति प्रयोगो दृक्यते, एवं वसोर्वसुपतिरिति ॥

दश्रमीमृचमाह-

सुतेस्रिते न्योकसे बृहद्बृह्त एट्रारः । इन्द्रीय शूषमर्चिति ॥१०॥ सुतेऽस्रिते निऽओकसे बृहत् बृह्ते आ इत् अरिः इन्द्रीय शूषम् अर्चिति ॥

सुतेसुते यत्र यत्र अभिषुतः सोमः तत्र तत्रेत्यर्थः, इन्द्राय सोमपायिने अिरः खामी यजमानः (इयर्ति गच्छिति कर्तव्यमित्यरिरित्याद्धः, अरणशीलोऽरिरर्यः इत्यादि प्रागुक्तम्) शूषम् बलम् (इन्द्रसम्बन्धि) अचिति स्तौति । कीद्यं शूषम् १ बृहत् महत् । कीद्यं इन्द्राय १ न्योकसे नियतं ओकः स्थानं यस तसे नियत-वासस्थानाय बृहते महते (खरूपतः प्रभावतश्रेति बोध्यम्) । इन्द्रस्य नियतं दिष्यं भाम खर्लोकः, तत्खरूपं प्रागुक्तं अवधातव्यम् । आकारः इच्छब्दश्र पादपूरणौ ॥

इति प्रथमस्य प्रथमेऽष्टादशो वर्गः

तृतीयेऽनुवाके तृतीयं 'गायन्ति' इति द्वादशर्चे सक्तम् ॥ अनुष्टुप्-छन्दस्कम् । ऋषिदेवते पूर्ववत् ॥

गायंन्ति त्वा गायुत्रिणोऽर्चन्त्यर्कमुर्किणः । ब्रह्माणस्त्वा शतकत् उद्वंशमिव येमिरे ॥१॥ गार्यन्ति त्वा गायत्रिणेः अचैन्ति अर्कम् अर्किणेः ब्रह्माणेः त्वा <u>शत्रुकतो</u> इति शतःकतो उत् वंशम् इव येमिरे ॥

हे शतकतो शतसङ्ख्यालक्षितबहुप्राज्ञकर्मन्, त्वा तां गायत्रिणः स्तोतारः गायन्ति सामिः स्तुवन्ति, अर्किणः ऋग्मिर्मन्नैः अर्चन्तः, अर्कम् अर्चनीयं तां अर्चन्ति स्तुवन्ति । ब्रह्माणः स्वयं साक्षात्कृत-ब्रह्मपदवाच्यमचाः मन्नदर्शिनः त्वाम् उद्येमिरे उद्गत्य प्रामुवन्ति । तत्र दृष्टान्तः – वंशमिव यथा वंशं वंशनिर्मितं सोपानपथमारोहन्ति तथा, वंशः वेणुः प्रकृतिः तद्विकारः आरोहण-साधनभृतः सोपानपथोऽपि प्रकृत्या वंशेन प्रतिपाद्यते । अयं च प्रयोगः साधारणो वेदे । 'गोभिः श्रीणीतमत्सरम्' (९-४६-४) अत्र 'गोभिः गोविकारैः पयोभिः सोमं संस्कुरुत' इति सायणीयम् । इन्द्रमेव साजुमन्तं वृहन्तं शिखरिणमिव आरोहन्ति पदे पदे क्रमश इति भावः । अयमर्थः स्पष्टं समर्थितो भवति 'यत् सानोः साजुम्' इति मन्नवर्णनिति न सन्देहः । 'पथा वंशाग्रे नृत्यन्तः शिलिपनः प्रौढं वंशं उन्नतं कुर्वन्ति, यथा वा सन्मार्गवर्तिनः स्वकीयं कुलं उन्नतं कुर्वन्ति तद्वत्' इति पूर्वव्याख्या । अर्थ-सङ्गतिर्मृग्या ॥

द्वितीयामृचमाइ-

यत्सानोः सानुमार्रहद्भर्यस्पष्ट् कर्त्वीम् । तदिन्द्रो अर्थे चेतति यूथेनं वृष्णिरेजिति ॥२॥ यत् सानोः सानुम् आ अर्रहत् भूरि अस्पष्ट कर्त्वीम् । तत् इन्द्रीः अर्थम् चेतित यूथेनं वृष्णः एजिति ॥

यत् पदा सानोः एकसात् पर्वतसंविभागात् सानुम् अन्यं उपरिष्टात् स्थितं पर्वतप्रस्थं आरुहत् आरोहति ऋषिरन्तर्यजनाध्वगामीति शेषः (लडर्थे लङ्) भूरि प्रभूतं कर्त्वम् कर्तव्यं (कर्मनाम) आरोहणकर्मसाध्यं अस्पष्ट अस्पशत स्पृष्टवान् (स्पश्च स्पर्शने, लङ् लड्थे) आरोहणीयं अविशिष्टं प्रभूतिमिति स्पष्टं भवती- स्वर्थः । तत् तदा इन्द्रः अर्थम् आरोहणलक्ष्यभूतं प्रयोजनं उच्चैर्धामेत्यर्थः, चेतिति चेतयति (अन्तर्भावितण्यर्थः) संग्नपयिति प्रकाशयतीति यावत् । अथ च च चितितः विषेता स इन्द्रः यूथेन गणेन, स्वीयविभृतिभृतदैवतगणेन सहेत्यर्थः (मरुद्रणेनेति सायणीयम्) एजति कम्पते, ईषचलित ऋपेरिन्द्रकामस्यानुप्रहाय तदिभि- मुखं तद्वाचः श्रोतं प्रवर्तत इत्यर्थः । अनयोरुभयो ऋचोरात्यन्तिकः सम्बन्धः अन्तर्थागपरेऽर्थे स्पष्टो भवति, तथा च व्याख्यातम् । विस्तरिभया नातोऽपि विवृतिः कियते । ऋमनियमानुसारेण ऊर्ध्वगतौ शरीरिणा पुरुषेण लभ्यमानायां, उत्तरोत्तरा- चिरोहे प्रभृतं प्राप्तव्यमिति स्पष्टं भवति । तादृश्यां द्यायां देवराज इन्द्रः सगण 'एजति' भक्तं गम्यं समग्रं स्वर्धाम नेतुम् । एवं साधनरहस्यं किश्चित् प्रदृष्ठं ऋषिरिन्द्रं आस्क्तसमाप्ति स्तौति ॥

तृतीयामृचमाइ-

युक्ष्वा हि केशिना हरी वृषणा कक्ष्यप्रा । अर्था न इन्द्र सोमपा गिरामुपेश्वतिं चर ॥३॥ युक्ष्व हि केशिनां हरी इति वृषणा कक्ष्यप्रा अर्थ नः इन्द्र सोम्प्रपाः गिराम् उपेश्वतिं चर ॥

हे सोमपाः सोमस्य पातः, इन्द्र! हरी तदीयावश्वौ युक्ष्व हि संयोजय (छान्दसः श्रम्लोपः)। कीह्यौ हरी है केशिना केशिनौ, प्रयस्ताः स्कन्धप्रदेशे लम्बन्धाः केशाः अनयोः। पुनः कीह्यौ वृष्यणा वर्षितारौ स्वीयेन ओजसा सेक्तारौ । पुनः कीह्यौ वृष्यणा वर्षितारौ स्वीयेन ओजसा सेक्तारौ । पुनः कीह्यौ किश्चप्रा पुष्टाङ्गौ (कश्च्या उदरवन्धनरञ्जः तस्याः प्रकौ, अतः अरीरपृष्टिं द्योतियतिमदं विशेषणम्) अथ्य एवं अश्वयोगसन्नाहादनन्तरं नः अस्माकं गिराम् स्तुतीनां उपश्चितम् श्चतेः समीपं चर आगच्छ, यावति देशे नः स्तुतयः सदीयश्ववणगोचराः मवन्ति तावन्तं देशं प्रामुहीत्यर्थः । अश्वः प्राणवलसङ्केतोऽ साकं परिचितः । इन्द्रहयोविशेषतः कान्तिमत्त्वं स्मार्यम् । 'केशिनौ' केशैः मशक्ममिकादयः तामसः शक्यो विध्यन्ते । 'वृषणौ' अन्तर्याजिन ओजसो वर्षयितारौ ।

'कक्ष्यप्रा' पुष्टौ सन्तौ आयासवर्ज देवराजं वहतः यजमानानुग्रहाय । अत्र तात्पर्य-ग्रहणपद्धतिः स्विता । अन्यत् स्पष्टं भवेन्मतिमताम् ॥

चतुर्थीमृचमाह-

एहि स्तोमा अभि स्रोमि रेणीह्या र्व । ब्रह्म च नो वसो सचेन्द्र युज्ञं च वर्धय ॥४॥

आ इहि स्तोमान अभि खर अभि गृणीहि आ हव ब्रह्म च नः वसो इति सर्चा इन्द्रे युज्ञं च वर्धय ॥

हे इन्द्र एहि आगच्छ ! स्तोमान् असदीयानि स्तोत्राणि अभिस्वर् अभिम्रुखीभूय ॐ इति अनुज्ञाक्षरं शब्दय, 'ओमित्यनुज्ञाक्षरं' 'ओमिति स्वरन्नदेति' इति छन्दोगाः (स्वरित्न शब्दसामान्यार्थकः, तत्र वैशिष्टं बोध्यम् । ओमिति स्वरात्मकं शब्दं कुर्वित्यर्थः) एवमनुज्ञानात्परं अभिग्रुणीहि आरुत्र अभितः गृणीहि, सर्वतः शब्दय (हेतुमत्कर्तृतया उभयत्रापि इन्द्रस्य कर्तृतं इति स्कन्दस्वामीयं उपपन्नतरं, तमेव स्तावय उच्चारयेल्यर्थः) । वसो वसुभूत, सर्वस्थापि प्राप्तव्यतेन धनभूत, (अन्तर्णीत-मत्वर्थे) धनवन्, (शतपथे वसिष्ठ इति वसुशब्दः प्रशस्यनामिति च स्कन्दस्वामी) नः अस्याकं ब्रह्म च मन्नं च यज्ञं च सच्चा सह वर्धय दृद्धं प्रापय । मन्नात्मकं ब्रह्म ज्ञानसम्पादं ज्ञानसम्पादं च मवति । यज्ञो यजनम्, तच्च योगयुक्तकर्मानुष्ठानेन सम्पादं तस्य सम्पादकं च भवति । इद्युप्तयं भक्तस्थेन्द्रानुग्रहरुभ्यम् । तसाद्वर्धय इति प्रार्थना ॥

पश्चमीमृचमाह-

उक्थमिन्द्रीय शंस्यं वर्धनं पुरुनिष्विधे । शको यथा सुतेषु णो ग्रारणत् सुरूयेषु च ॥५॥ उक्थम् इन्द्रीय शंस्यम् वर्धनम् पुरुनिःऽसिधे शकः यथा सुतेषु नः रूरणत् सुरूयेषु च ॥ इन्द्राय उक्थम् ऋषूपं शक्षाख्यं स्तोत्रम् शंस्यम् शंसनीयम् । कीद्यं उक्थम् वर्धनम् सामर्थ्यात् इन्द्रस्य, उपास्या स्तुता देवता उपासके वर्धते । कीद्यः शायेन्द्राय ? पुरुनिद्धिधे पुरूगां शत्रूणां निषेधकाय निवारकायेत्यर्थः (निरुपसर्गस्य निश्च्दार्थः, विध गत्याम्, किप्) । केन प्रकारेण शंस्यम् ? यथा पुत्रेषु पिता, सख्येषु विषये सखा वा रमते तथेत्याह । शक्तः शक्तः इन्द्रः (शक्तोतेः) नः असदर्थं सुतेषु पुत्रेषु, सख्येषु सखितेषु च यथा रारणत् रमेत तथा शंस्यम् । (रारण्णत्, रमेदिंर्मावः मस्य णः छान्दसः छेट्) ॥

पष्टीमृचमाह-

तिमत्तिष्वित्व ईमहे तं गये तं सुवीर्ये ।
स शक उत नेः शकदिन्द्रो वसु दर्यमानः ॥६॥
तम् इत् सुखिऽत्वे ईमहे तम् गये तम् सुऽवीर्ये स शकः उत नुः
शक्त इन्द्रेः वस्नु दर्यमानः ॥

तिमत् तमेवेन्द्रं सिखित्वे सच्ये (निमित्तसप्तमी) ईमहे प्रार्थयामहे । तम् राये धनार्थं 'ईमहे' । तम् सुनीर्ये शोभनाय सामर्थ्याय च (निमित्तसप्तमी) 'ईमहे' । उत अपि च सः शकः शकः इन्द्रः वसु धनं दिव्यं श्रेष्ठं नः असम्यं द्यमानः वितरन् शकत् शकोति शको भवति ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे एकोनविंशो वर्गः

#### सप्तमीमृचमाह-

सुविवृतं सुनिरज्ञिमन्द्र त्वादात्मियराः ।
गवामपं वृजं वृधि क्रणुष्व राधो अद्रिवः ॥७॥
सुऽविवृत्तम् सुनिःऽअजेम् इन्द्रं त्वाऽदातम् इत् यराः गर्वाम् अपं
वृजम् वृधि कृणुष्व राधः अद्रिऽवः ॥

हे इन्द्र यशः सदीयं वैभवं (प्रभावप्रसारशािलव्यापकसमेव यशः ) सुविवृतं सुष्ठु अनावृतं, प्रकटिमत्यर्थः । सुनिर्ज्ञम् सुखेनानायासेन निर्गन्तं श्रव्यम्, निष्प्रति-वन्धितस्यर्थः, सुनिष्पूर्वकस्य गत्यर्थस्य अज-धातोः खिल रूपम् । त्वादातम् इत् स्या शोधितमेव (देप् शोधने कर्मणि क्तः) वृत्रतिश्चित्र्तास्त्रद्वैभवविधातका अपसािरताः । तेन शोधनेन निष्प्रतिरोधं लद्यशोऽसान् पिरतो विलस्तिति भावः । अतः परं इन्द्रस्येव कार्यमाह । हे अद्विवः पर्वतलक्षितवज्ञोपेत अद्रिरस्येति मतुष् छान्दसम्, गावो यत्र गृदा आसन् स पर्वतः अधुना तव वश्चं गतः, तसात् पर्वतवन् पर्वतस्यािमन् इति युक्तमामन्त्रणम् (पर्वतो जदस सङ्कतः सार्यः) । गवां व्रज्ञम् प्रज्ञानरक्षीनां आवासस्थानम् अपवृधि उद्याटितदारं कुरु । राधः वृद्धिरूषं सिद्धिरूपं वा धनं कृणुष्व कुरु सम्पादयेत्यर्थः । राध्यतेः राधोतेर्वा राधः । सद्दैभवं असान् परितो लब्धप्रसरं ज्योतिः शत्रृणामपगमेन सयैव खब्छं कृतमधुना । तदस्मभ्यं दिष्यचिद्रश्मीन् तद्वाद्वः द्वारमुद्धाव्य विसर्जय, एवं सिद्धि नः सम्पादयेति समस्तार्थः । स्थूलव्याष्ट्यानेषु 'यशः अत्रं' इति कुत्ना कथमि तात्पर्यमाविष्कृतम् ॥

अप्रमीमृचमाह-

न हि त्वा रोदंसी उभे ऋघायमाणिमिन्वंतः । जेषः स्वेवतीरपः सङ्गा असमभ्यं धूनुहि ॥८॥

न हि त्वा रोदंसी इति उभे इति ऋघायमाणम् इन्वंतः जेषः स्वः अयः सम् गाः असम्यम् धूनुहि ॥

हे इन्द्र! रोद्सी घौः पृथिवी उमे अपि ऋघायमाणम् उयतया अव-तिष्ठमानं त्वाम् न हि इन्वतः न व्यामुतः, लां धर्तं न शक्रुत इत्यर्थः (नेत्यर्थे 'निहे' इति निपातः) । लं स्वर्वतीः स्वरादित्यः स्वर्लोको वा तद्वत्यः व्योतिष्मत्यः ताः अपः अष्डव्दसङ्केतिताः ब्रह्माण्डधारणपोपणात्मिकाः व्योतिर्वाहिनीः शक्तीः जीपः जयसि (जयतेः लेट् छान्दसं, जयेरित्याशासनम् । ताश्विकी सार्वकालिकजय- किया, वतो लड्थें) । चिख्योतिरावरकदृत्ररूपतमोद्रिभेदनात् उक्तलक्षणानां अपां जयः बोष्यः । अत आह— अस्मभ्यं गाः प्रज्ञानमरीचीः सन्धृनुहि प्रेरय । ऋषायमाणम्— अत्र शत्रुहिंसां कुर्वन्तमिति व्याख्यातारः । 'नृन् हन्तीति नृहा, नकारलोपः, हकारस्य घकारः, एवं ऋषा ततः अभूततद्भावे लोहितादि-डाज्म्यः क्यष् । तसादात्मनेपदम्, लटः शानच्' इति सायणीया व्युत्पत्तिः ॥

नवमीमृचमाह-

आश्रीत्कर्ण श्रुधी हवं नू चिद्दधिष्व में गिर्रः । इन्द्र स्तोमीमिमं ममें कृष्वा युजश्चिदन्तरम् ॥९॥ आश्रीत् ऽकर्ण श्रुधि हवेम् नु चित् दुधिष्व में गिर्रः इन्द्रं स्तोमेम् इमम् ममें कृष्व युजः चित् अन्तरम् ॥

आश्रुत्कर्ण आ सर्वतः शृणुत इति आश्रुतौ (किए) तौ कर्णों यस ताहरा, इन्द्र मे मम ह्वम् आह्वानं श्रुधि शृणु नु क्षिप्रम् । शीघ्रश्वणशालिनौ कर्णों तीत्रौ, न मन्दौ, तस्मात् क्षिप्रमाकर्णनं प्रार्थ्यते । गिरः चित् स्तृतीरि द्धिष्व भत्स् (दधातेः छान्दसम्) चित्ते धारयेत्यर्थः । युज्ञः युज्ञतः त्रिय युक्तस्य सख्युः मम इमं स्तोमम् सोत्रं अन्तरम् चित् अत्यासन्नमि कृष्व कुरु [अन्ततरं समीपम् । अत एव 'आसम्नं' इति सायणीयम् । अर्थात् प्रियं ह्यमिति बोष्यम् । तरप्-तमपोः तकारलोपः छान्दसः 'अन्तमानाम्' इति प्रयोगेऽपि दृष्टच्यः] आह्वानस्य अवणम्, गिरां चित्ते धारणम्, स्तोमस्य ह्यतेन स्वीकरणम्, इति पदत्रयवान् क्रमः क्रवेः स्तवप्रकारगतः, तदनुरोधेन इन्द्रस्य तत्स्वीकारगतश्वेति लक्षणीयम् ॥

# दशमीमृचमाह-

विद्या हि त्वा वृषेन्तमं वाजेषु हवन्श्रुतेम् । वृषेन्तमस्य हुमह ऊतिं सहस्रुसार्तमाम् ॥१०॥ विद्य हि त्वा वर्षन्ऽतमम् वाजेषु ह<u>वन</u>ऽश्रुतेम् वर्षन्ऽतमस्य ह<u>ूमहे</u> क्रितम् सहस्रऽसार्तमाम् ॥

हे इन्द्र, त्वा तां वृषन्तमम् अतिशयेन वर्षितारं दिन्यानाममीष्टानाम् । वाजेषु समृद्धिषु निमित्तभ्तासु हवनश्रुतम् आह्वानस्य श्रोतारम् (विधेयविशे-षणे दे अपि) विद्म विद्मः (मसो मादेशः) । हि यसादेवं जानीमः तसात् वृषन्तमस्य अतिशयेन वर्षितुस्तव जितिम् बत्कर्तृकां वृद्धिं हुमहे आह्वयामः । कीदशीमृतिम् श्रहस्त्रसातमाम् अतिशयेन सहस्रस्य दात्रीम् । सहस्रं बहुविधस्य ऐश्वर्यस्य घोतकम् ॥

एकादशीमृचमाह-

आतू ने इन्द्र कोैशिक मन्द्<u>सानः सुतं पिंब ।</u>
नव्यमायुः प्र सू तिर कृधी सेहस्रसामृषिम् ॥११॥
आतु नः इन्द्र कोैशिक मन्द्सानः सुतम् पि<u>ब</u> नव्यम् आयुः प्र
सु तिर् कृधि सहस्रऽसाम् ऋषिम् ॥

ऐपिरथेः कुशिकस्य प्रार्थनानुरोधेन इन्द्र एव तत्पुत्रो विश्वामित्रो जात इति इत्तान्तमुदाह्त्य 'कौशिक' इति अस्यामृचि इन्द्रस्य सम्बोधनमुपपादयन्ति व्याख्यातारः । अन्न कारणिमदं मवि । उपासके मानुषे उपास्यस्य दैवतस्य जन्मलाभात् स्वनाम्ना ऋषिव्यवहरति साक्षात्कृतं तद्दैवतम् । स्वात्मरूपतया दैवतं पश्यतीत्युक्तम् मवि । अन्यस्व, ऋषेः स्वनाम्ना गोत्रनाम्ना वा देवतायां अभिहितायां, ऋषौ देवतायां च अवयवार्थ उपपद्यते । गोतम-अमदिन-भरद्वाजादयोऽत्र निदर्शनम् । अस्मन्, कृशिकस्य गोत्रापत्यं कौशिको मधुच्छन्दाः । कोशाहषेः शारीरकोशाद्भवति, अम्राण्डकोशे वा भवतीति कौशिकः (भवार्थे ठक्) । अथ ऋगर्थः स्पष्टो भवति । हे इन्द्र कौशिक नः असदर्भ आ आगच्छ । तु पादपूरणः । कीहशः सन् १ मन्द्सानः (मन्दतेः असानच्) मोदमानः ।

आगत्य सुतम् अभिषुतं सोमं पिव । नटयम् स्तुत्यं उत्कृष्टं नवं न्तनं वा आयुः जीवितं असदीयमिति शेषः । प्रसुतिर प्रकर्षेण सुष्टु वर्धय (तरतेर्व्यत्यक् इति सायणीयम्) । अपि च सहस्रसाम् सहस्रस्य संभक्तारं ऋषिम् अतीन्द्रि-यार्थदिशेनं कृधि करु । अतीन्द्रियदर्शने सिद्धे विभवसहस्रप्राप्तेः सम्भव इति तथा-विभम्षितं मे सम्पादयेत्युक्तम् ॥

द्वादशीमृचमाह-

परि त्वा गिर्वणो गिर्र इमा भेवन्तु विश्वतः।
वृद्धायुमनु वृद्धयो जुष्टी भवन्तु जुष्टेयः ॥१२॥
परि त्वा गिर्वणः गिर्रः इमाः भवन्तु विश्वतः वृद्धऽअायुम् अनु
वृद्धेयः जुष्टीः भवन्तु जुष्टेयः॥

हे गिर्वणः गीर्मिर्वननीय स्तोत्रमागित्यर्थः, विश्वतः सर्वथा, सर्वासु अवस्थासु सर्वेष्वाराधनेषु, इमाः मदीयाः गिरः स्तुतयः त्वा परि सां परितः भवन्तु प्राप्तवन्तु । कीद्ययो गिरः वृद्धायुम् अनु (असासु) प्रश्वजीवितं (तां) अनुस्त्य वृद्धयः वर्षमानाः, जुष्टाः सेविताः, स्रया प्रीत्या स्वीकृता इत्यर्थः, जुष्टयः प्रीतिहेतवः भवन्तु (सत्प्रीतिरेवासाकं प्रीतिहेत्तरिति हृदयम्) ।

इति प्रथमस्य प्रथमे विंशो वर्गः

अथ 'इन्द्रं विश्वा' इत्यनुष्टुप्छन्दस्कं अष्टर्चे स्कम् । अख जेता मधुन्छन्दसः पुत्र ऋषिः, इन्द्र एव देवता । तत्र प्रथमामृचमाइ—

इन्द्रं विश्वां अवीवधन्त्समुद्रव्यचसं गिरः ।

र्थीतंमं र्थीनां वाजानां सत्पतिं पतिम् ॥१॥

इन्द्रम् विश्वाः अवीवृधन् समुद्रऽव्यंचसम् गिरः र्थिऽतंमम् र्थिनाम्
वाजीनाम् सत्ऽपंतिम् पतिम् ॥

विश्वाः समलाः गिरः स्तुतयः इन्द्रम् अवीवृधन् वर्षितवलः, स्तूपमानो देवः लोतिर आधारे वर्धते । कीट्यम् समुद्रव्यचसम् सम्द्रवर् स्याप्तवन्तम्, अन्तिरिक्षवत् सर्वव्यापिनम् इति साधीयानर्थः, अन्तिरिक्षपर्यापतात् सम्द्रस्य (व्याप्त्यर्थाद्र्यवेरस्तः) । पुनः रिथनाम् रथयुक्तानां मध्ये रिथतमम् अतिश्वयेन रिथनम् वेगार्थाद्रहतेः रथः प्रागुक्तः, इदं च विशेषणं सर्वव्यापक आकाश्च दव न केवलं निश्वलः, सर्वत्र शीघगामीति प्रतिपादनार्थम् । पुनश्च वाजानां पतिम् बहुविधानां समृद्धीनां पालकं ईश्वरम्, अपि च सत्पतिम् सतां प्राप्तसत्ताकानां सर्वेषामिप सृष्टानां पालकं, ईश्वरम् ॥

### द्वितीयामृचमाइ--

सुरुये तं इन्द्र वाजिनो मा भेम शवसस्पते ।
त्वामभि प्र णौनुमो जेतारमपराजितम् ॥२॥
सुरुये ते इन्द्र वाजिनेः मा भेम शवसः पते त्वाम् अभि प्र नोनुमः
जेतारम् अपराऽजितम् ॥

हे शवसः पते दीप्तिमद्धलस स्वामिन् इन्द्र! ते तव सख्ये सिखते वर्तमानाः वाजिनः समृद्धिमन्तः वयम् मा भेम मा मैष्म (च्लेलीपादि छान्दसम्) श्रृत्रयो भीता मा भ्मेत्यर्थः । त्वाम् अभिप्रणोनुमः सर्वतः प्रकर्षेण स्तुमः । कीदशं ताम् जेतारम् सर्वत्र जयशीलम् । अपराजितम् पराजयरिहतम् । अत्र अविभेक्तः स्वनाम्ना मगवन्तं स्तौति । तत्र युक्तिः प्रागुक्ता अवधेया ॥

#### त्तीयामृचमाह--

पूर्वीरिन्द्रेस्य ग्रातयो न वि देखन्त्यूतर्यः । यदी वार्जस्य गोर्मतः स्तोत्तभ्यो मंहते मुघम् ॥३॥ पूर्वीः इन्द्रेस्य ग्रातयेः न वि दुस्यन्ति ऊतयेः यदि वार्जस्य गोऽमंतः स्तोत्तुऽभ्येः मंहते मुघम् ॥

इन्द्रस्य रातयः दानानि रातिदीनकर्मा, पूर्वीः बह्वयः बह्नि तसातुप्रदक्तार्याणि दानानीत्यर्थः । अथवा पूर्विश्विरन्तन्यो रातयः, स्वभावसिद्धास्तसेत्यर्थः ।
तसात् स इन्द्रः स्तोत्वभ्यः भक्तेभ्यः गोमतः प्रदानिकरणसम्पनस्य वाजस्य
समृद्धिवाचिनो घनस्य सम्बन्धिनं अंश्वभूतं मध्म् धनं मंहते ददावि यदि,
ऊत्यः तस वृद्धयो नित्याः न विद्स्यन्ति नोपश्चीयन्ते । इन्द्रस्य अगण्यानां
देश्वर्याणां नित्यवर्धनानां नित्यदानैरिप नास्ति क्षयः । ऐश्वर्यस्य धनस्य स्वरूपं गोमद्राजश्चदप्रयोगेणोक्तम् ॥

# चतुर्यीमृचमाह---

पुरां भिन्दुर्युवी क्विरिमितीजा अजायत । इन्द्रो विश्वीस्य कर्मणो धर्ता वज्जी पुरुष्टुतः ॥४॥
पुराम् भिन्दुः युवी क्विः अमितऽओजाः अजायत इन्द्रेः विश्वीस्य कर्मणः धर्ता वज्जी पुरुऽस्तुतः ॥

अयं इन्द्रः अजायत समपद्यत । किंप्रभावः, किंगुणविशिष्टः १ पुरां भिन्दुः असुरवासपुराणां भेदकः । भिदेभेंदनार्थाद्वातोर्भिन्दुः तेन दुर्भेद्यानि दुर्गवन्ति पुराणि, तेषां भेदनीयलाक्षेपात् तानि देवद्विषां सम्बन्धीनीति च द्योतितम् । युवा यौवनसम्पन्नः औद्धत्यं असुरपुरष्वंसायावश्यम्, यौवनेन तल्लक्षितम् । किविः द्रष्टा सर्वान्तरदर्शी, गूदानामसुरदुर्गवासस्थानानां दर्शने समर्थः । अभितौजाः अमितं प्रभूतं ओजो बलमस्य । विश्वस्य कर्मणः धर्ता धारियता, तेनैव धार्यन्ते सर्वाणि अस्पदन्तर्यजनानि । वज्जी वज्रयुक्तः तमोवृत्रादिशत्रभुमेदनाय । पुरुष्टुतः वद्दुभिः वद्दुष्ठ कार्येषु वा स्तुतः स्तुत्या आश्रितः ॥

#### पश्चमीमृचमाह—

त्वं वृत्रस्य गोमृतोऽपीवरद्रिवो बिर्लम् । त्वां देवा अबिभ्युषस्तुज्यमीनास आविषुः ॥५॥ त्वम् व्रुलस्य गोऽमतः अपे अवः अद्रिऽवः बिर्लम् त्वाम् देवाः अबिभ्युषः तुज्यमोनासः आविषुः ॥

स्वितीर्गाः अपहत्य पर्वतगुहायां कापि अन्धतमसे जडोपलक्षणे निहितवानसुरो वलो वृत्रवन्धः । पिहितद्वारं तिक्रलं अभियां देवानां साहाय्येन उद्घाट्य, तास्सौरीः ऐन्द्रीर्वा गा विमोच्य पुनर्लन्धवान् । जडांश्वभूयिष्ठे देहे तामसेषु छिद्रेषु विजयोति- भैरीचयो गोपिताः दिव्यज्योति दश्तृणां एकेनासुरेण वलियत्रा शक्तिविशेषेण । ऋत- चित्तेजोवलभासिना चेतसा साधनेन तद्ध्यक्षेण स्वर्धाम्ना इन्द्रेण गूढं घनं छिद्रं प्रविश्य उक्तस्वरूपाः गावो निस्सारिताः । इदं च वृत्तान्तान्वाख्यानस्य तन्त्वं सङ्क्षेपत उक्तम् । सुरूपकृत्वमिति स्कल्य व्याख्याऽप्यत्रावधेया । अद्भिवः हे विजन्! त्वम् गोमतः गोयुक्तस्य वलस्य उक्तलक्षणस्य बिलम् छिद्रं अपावः अपावणोः वृत्र-वरणे लब्द् छान्दसम्, देवाः त्वत्सहायाः मरुत इति व्याख्यातारः ब्राह्मणम्चदाहरन्ति, अबिभ्युषः अविभिवांसः प्रथमार्थे द्वितीया, अभीताः शत्रोरित्यर्थः, तुज्यमानासः श्विप्रनामैतत्, तरमाणा इति स्कन्दस्वामी । त्वाम् आविषुः आविविशः (लिट् विशेः, अभ्यासाभावः छान्दसः श्वकारस्य पश्च) ॥

षष्टीमृचमाह---

तवाहं श्रूर रातिभिः प्रत्योयं सिन्धुंमावदेन् । उपतिष्ठन्त गिर्वणो विदुष्टे तस्य कारवः ॥६॥

तर्व <u>अहं शूर रातिऽभिः प्रति आयम्</u> सिन्धुम् आऽवर्दन् उपं <u>अतिष्ठन्त</u> <u>गिर्वणः विदुः ते तस्य कारवः ॥</u>

गिर्वणः स्तुतिभिः सम्भजनीय! शूर शौर्योपेत इन्द्र तव रातिभिः अनुग्रहलक्षणेः दानैः सिन्धुम् खन्दमानं सिन्धुवत् प्रवहन्तं तां, सोममित्येके व्याख्यातारः प्रत्यायम् प्रत्यागमं बत्सिभिष्ठमहमागतवानसीत्यर्थः। आयम्, इण् गतौ लङ् ।
किं कुर्वन्! आ वद्न् सर्वतः उचारयन् ख्यापयिष्ठत्यर्थः, तव महिमानिषित शेषः ।

श्रूरस तव प्रसादाल्लब्धैः तेजो-बल-पराक्रमैरेव सर्वत्र कृतवानस्मि योगयात्राम् । अस-दीयान-प्राण-मनोगतसोमरसशोषणैरसुरैरशोषितः सन् सिन्धुविन्नत्यरसप्रवाहं लां प्राप्त-वानसीति भावः । 'श्रूर' 'सिन्धुम्' इति प्रयोगस्य प्रयोजनं बोध्यम् । 'मायाभिः' इत्युत्तरची सम्बन्धोऽस्या प्राद्यः । तदिदं ते माहात्म्यं यद् विशुद्धबुद्धयो यज्ञशालिनो वा लामुपतिष्ठन्ते । मन्नकृतामृषीणां तत्ते विदितमिति चेत्युत्तरार्धेनाह । गिर्वणः गीर्मि-विनीय हे इन्द्र, मेधाविनो यज्ञबन्तो वा उपातिष्ठन्त उपतिष्ठन्ते स्तुतिभिस्त्रामिति शेषः । तस्य ताद्दशस्य ते तव महिमानं कारवः कर्तारः स्तोत्राणाम् विदुः जानन्ति ॥

# सप्तमीमृचमाइ---

मायाभिरिन्द्र मायिनं त्वं शुष्णमर्वातिरः । विदुष्टे तस्य मेथिगुस्तेषां श्रवांस्युत्तिर ॥७॥

मायाभिः इन्द्र मायिनं त्वम् शुष्णम् अवे अतिरः विदुः ते तस्यं मेधिराः तेषां श्रवांसि उत् तिर् ॥

हे इन्द्र त्वम् मायाभिः तव प्रज्ञाभिः कापट्यगवेषणदर्शनविष्वंसनकुशलाभिः विविधाभिरित्यर्थः मायिनम् विविधकपटप्रज्ञोपेतं शुष्ठणम् एतन्नामकं
असुरं अवातिरः हतनानसि अवितरितर्वधकमिति स्कन्दस्तामी, अधस्तात् कृतवान्
इत्युपपन्नः पदार्थः । मेधिराः मेधाविन ऋषयः तस्य ते ताद्दशस्तव महिमानं
विदुः जानन्ति । तेषां ऋषीणां श्रवांसि अवणानि दिष्यानि उत्तिर वर्धय,
उत्कृष्टानि कुरु । वृत्रवन्धुर्वल इव तज्ञातीयकोऽसुरः शुणाः शोषयिता रसानां [भूतानां
इत्येके] । अन्यत्प्राण्ड्याल्यातं 'सिन्धुम्' इति प्रसक्तौ । 'विदुष्टे तस्य' इति आवृत्तिः
'मेधिराः' 'कारवः' इति अवणं च उभयोर्भचोः सम्बन्धं द्योतयेताम् ॥

### अष्टमीमृचमाह-

इन्द्रमीशनिमोर्जसाभि स्तोमो अनूषत । सहस्रं यस्य गतये द्वत वा सन्ति भूयंसीः ॥८॥ इन्द्रेम् ईशानम् ओजेसा अभि स्तोमाः अनुष्त सहस्रेम् यस्ये गृतयेः उत वा सन्ति भूयंसीः ॥

ओजसा बलेन ईशानम् विश्वस नियामकं ईश्वरं (ईष्टे इत्यक्षात् शानच्)। इन्द्रं स्तोमाः स्रोतारः अभ्यनूषत अभिश्वसं स्तुवन्ति, लढर्थे छक् । यस्य इन्द्रस्य रात्यः दानानि सहस्त्रम् वहुसङ्खयोपलक्षणिदम्, सन्ति, उत वा अपि वा भूयसीः भूयसः विमक्तिन्यत्ययः, बहुतराः सन्ति मवन्ति ॥

दक्तेऽसिन् ऋचां पदार्थकथन एव सामान्यतस्तत्र तत्र तात्पर्यमाविष्कृतमिति नेह विस्तर इष्यते । मधुष्छन्दस एवेदमपि छक्तं न तत्पुत्रस्वेति प्राहुरेके । तथा आनन्दतीर्थ-आचार्यो मन्यते । ऋषिर्जेतैव भवतु मा वा । तात्पर्यावगतौ ऋषिनिर्णयं अधिकृत्य मतभेदोऽकिश्चित्करः, विशेषतो गतिसामान्यात् । माधुष्छन्दसानि छक्तानि एकादश दाशतय्यामाद्यानि व्याख्यातानि । अग्रीन्द्रादि-देवतानां तक्तं भूमिकायां प्रति-पादितमवध्रत्य एषां छक्तानां अवलोकने गृहार्थपद्वतिर्विश्वदा भवेदित्यसंशयम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे एकविंशो वर्गः

### इति तृतीयोऽनुवाकः

अथ चतुर्थोऽनुवाकः । तत्र षट्यक्तानि । ऋषिर्मेधातिथिः कण्वपुत्रः । आद्यं अप्रिंद्तमिति द्वादशर्चे आग्नेयं गायत्रं यक्तम् । तत्र प्रथमामृचमाह—

अप्तिं दूतं वृणीमहे होतारं विश्ववेदसम् । अस्य यज्ञस्यं सुकर्तुम् ॥१॥ अप्तिं दूतं वृणीमहे होतारम् विश्ववेदसम् अस्य यज्ञस्यं सुक्रतुम् ॥

अग्निम् वृणीमहे अभ्यर्थयामहे इति स्कन्दखामी । अस्पदर्थ देवान् प्रति द्तसे अध्येषामहे इत्युपपन्नतरम् । कीद्यम् १ दूतम् सामर्थ्याद्विधेयविशेषणं प्राध्मम् । पुनः कीद्यम् १ होतारम् आह्वातारम् । पुनश्च विश्ववेदसम् विश्वस्य वेत्तारम् । अस्य प्रवर्तमानस्य यज्ञस्य सुक्रतुम् शोभनकर्माणम् । कर्मणि प्रज्ञायां च वर्षते कृत्यन्दः । अत्र विश्वज्ञानसम्पन्नमिति विशेषणमन्यत् प्रयुक्तमवधेयम् । तस्मात् कर्मेति प्रहणग्रुपपद्यते ॥

# द्वितीयामृचमाइ---

अप्तिमिप्तिं हवीमितिः सद् हवन्त विश्वातिम् । हृव्यवाहं पुरुष्ट्रियम् ॥२॥ अप्तिम् ऽअप्तिम् हवीमऽभिः सद् हुवन्त विश्वातिम् हृव्युऽवाहंम्, पुरुष्ट्रियम् ॥

अग्निमग्निम् वीप्सायां द्विभीवः, अग्निमेव सर्वत्र यजमाना ऋषयः हवीमिभिः आह्वानमभैः, ह्वे अ-्धातोः मनिन् छान्दसम् । सदा हवन्त आह्वयन्ति,
लडभें लङ् छान्दसम् । कीद्रश्मः विद्यतिम् प्रजानां पालकम् । हट्यवाहम्
यजमानेन समर्प्यमाणानां हव्यानां देवान् प्रति वोदारं प्रापकिमत्यर्थः । पुरुप्रियम्
पुरुणां बहूनां प्रियम् । अन्तर्यजने हिनरादीनि धनद्रव्याणि श्वरीरसम्बन्धीनि अंशतः
साकल्येन च अर्पणीयानि ग्राह्याणि । येनार्पणेन देवाधीनं कियते शरीरम् । अन्यत्
सर्वे सुगमं अन्तर्थे ।।

अग्ने देवाँ इहा वह जज्ञानो वृक्तविहिषे । असि होता न ईड्यः ॥३॥ अग्ने देवान् इह आ वह जज्ञानः वृक्तऽविहिषे असि होता नः ईड्यः ॥

हे अग्ने लं जज्ञानः जायमानः, अन्तर्यजमाने मिय प्रादुर्भविश्वर्यः, जनेः लिटि कानच्, जानातेर्वा इति स्कन्दस्वामी । वृक्तवर्हिषे एकं आस्तीर्ण वर्हियेन तसै यजमानाय देवान् इह अत्रेदं मम यजनं आवह बानय । नः अस्माकं ईड्यः अध्येषणीयलेन स्तुत्यः लं होता आहाता देवानां असि ॥

वृक्तवर्हिषे— व्याख्यातम्, अन्तर्यजने देवानामागमने आसनसमाह इत्यादि त्रागुक्तम् 'दस्रा युवाकवः' इति मन्त्रस्य विचारे (ए. ११३-११५) ॥

# चतुर्थीमृचमाह—

ताँ उंशतो वि बोधय यदंग्ने यासि दूर्त्यम् । देवैरा संक्ति बर्हिषि ॥४॥ तान् उशतः वि बोध्य यत् अग्ने यासि दृत्यम् देवैः आ सक्ति बर्हिषि ॥ हे अग्ने यत् यसात्कारणात्, येषां यान् प्रति वा दूत्यं द्तकर्म यासि गच्छिस वहसीत्यर्थः, तसात्, तान् उद्यातः कामयमानान् यद्यमिति शेषः, देवान् विवोधय प्रवुद्धान् करु । विवोध्य च तैः देवैः सह वर्हिषि उचिते सिद्धे च असिकासने आसित्सि आसीदिस, आसीदेत्यर्थः, सीदवेर्लट् छान्दसम् ॥

# पश्चमीमृचमाह-

शृतीहवन दीदिवः प्रति ष्म रिषेतो दह । अग्ने त्वं रेश्वस्तिनेः ॥५॥ शृतेऽआहवन दीदिऽवः प्रति स्म रिषेतः दहु अग्ने त्वम् रुश्वस्तिनेः ॥

दे अग्ने घृताहवन घृतेनाह्यमान, दीप्तया धिया आह्यतेऽग्निरन्तर्यजने, 'धियं धृताचीम्' इत्यत्र घृतं व्याख्यातम् (ए. १००) । दीदिवः घोतमान, घोतनार्थाद् दीव्यतेः लिटः कसुन्, अन्यत् छान्दसम् । प्रति प्रतिक्रलमाचरतो रिषतः शत्रून् हिंसार्थाद् रिपतेः शत्रु । दह सम भसीकुरु । स्मेति पादपूरणो वा । कीद्यान् रिपतः १ दक्षस्थिनः रक्षोयुक्तान्, रक्षश्याब्दान्मतुवर्थे विनिः ॥

#### षष्टीमृचमाह-

अप्तिनाप्तिः समिध्यते कविर्गृहपितिर्युवी । हृव्यवाद् जुह्वास्यः ॥६॥ अप्तिना अप्तिः सम् इध्यते कविः गृहऽपितिः युवी हृव्यऽवाद् जुहुऽ अस्यः ॥

अग्निः आहवनीयः, अन्तर्यजनिर्वाहार्थं आहातन्यः ऋतिचद्धामा दिन्यः । अग्निना यजमानतपोवलादन्तर्निर्मथ्येनाप्तिना समिध्यते सम्यग्दीप्यते [तपो ब्रह्म, तपसा विजिज्ञासखेतिवत् अग्निना अग्निः सम्पाद्यः । अलसस्य स दुर्लभः, ऋषेरार्यस्य कृष्टेरिग्रहोत्रं खमावसिद्धं सहजं कर्म ] । कीद्योऽग्निः कित्वः अतीन्द्रियद्शीं । शृह्यपतिः अग्नये मगवते सर्वथा यजमानेन आत्मसमर्पणे कियमाणे, तस्य गृहस्य वासस्थानस्य स्वामी मवत्यिगः, गृहस्य पालकः । युवा स नित्ययौवनः, हृद्यवाद् हृन्यानां वोद्धा [न्याल्यातम्], जुङ्कास्यः जुह्ररासं हृष्वमस्य, जिङ्का ज्वाला भवति ।

अप्रेः सैव मुखम् (जुहोतेर्जुह्ः) 'जुह्मिर्जिद्वाभिः' सायणीयम् (१-५८-४) 'उत्तानं ऊर्घ्वः अभयत् जुह्भिः' (५-१-६) ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे द्वाविशो वर्गः

अशासिन् सप्तमीमृत्रमाइ-

क्विमुग्निमुपं स्तुहि स्रत्यधर्माणमध्वरे । देवमेमीव्चातेनम् ॥७॥ क्विम् अग्निम् उपं स्तुहि सत्यऽधर्माणम् अध्वरे देवम् अमीवऽ चार्तनम् ॥

अग्निम् उप उपेत्य स्तुहि स्तुर्ति कुरु । सखायमन्तर्याजिनं अन्तरास्मानं स्व वा मामन्य अपेनेषनम् । कीद्यम् १ कित्रम् १ द्वारमतीन्द्रियार्थानां अध्वरे मनुष्ठात्रे दिन्यपथस्य दातिर यम्ने, सत्यधर्माणम् सत्यं अतमेव धर्मो यस तम् (विस्तरिभया न न्यास्यायते, इदं तवधेयम् । सत्यधर्म एव परमं श्रेयः यद्र्थमेव अभीणां सर्वाण्यनुष्ठानानि प्रवर्तन्ते । उपनिषदि 'सत्यधर्माय दृष्टये' इत्युक्तिमानु-सन्धेया)। देवम् दीप्तिमन्तम् । अमीवचातनम् अमीवानां हिंसकानां रोगाणां वा मातनं नाश्चितारं, (अम रोगे इत्यस्मात् ईढागमो वन् प्रत्ययश्च । चते याचने इत्यस्म णिचि स्पिमत्याद्वः । किं तु 'चात्यते नाश्चयति' इति सायणीयम् । 'अयं मृतः चात्यते' (४-१७-९)) अन्यत्रापि एवमेव ॥

बष्मीमृचमाह-

यस्त्वामंग्ने हिविष्पंतिर्दूतं देव सपूर्यति । तस्यं सा प्राविता भंव ॥८॥ यः त्वाम् अग्ने हिविःऽपंतिः दूतम् देव सपूर्यति तस्यं सा प्राञ्जविता भव ॥

हे अग्ने देव यः हविष्पतिः हिन्दः सामी यजमानः । हिन्दमये अर्पन-बोग्यं द्रष्यम् । सङ्कतः प्राग्निवृतः । दूतम् देनानां असदर्यमिति श्लेषः, त्वाम् सपर्यति परिचरति तस्य हिन्दर्पणं कुर्वतो यजमानस त्वम् प्राविता प्रकर्षण वर्षयिता भव स्म असीत्यर्थः, 'स्म' पाइपूरणो ना ॥ नवमीमृचमाह-

यो अप्ति देववीतये हिविष्मां आविवासित । तसी पावक मृळय ॥९॥ यः अप्तिम् देवऽवीतये हिविष्मान् आऽविवासित तसी पावक मृळ्य ॥

यः हिविद्मान् हिविर्युक्तः यजमानः देववीतये देवानां वीतिरागमनं यिमन् यहे तसे (बहुवीहिः, तसाद्विशेषणमध्याहार्यस्य यहस्य) अग्निम् आवि-वासित परिचरति (अन्तर्भावितण्यर्थः, गत्यर्थो वातिर्धातः तसात् सन्, आगमयितं इच्छतीति धाल्येः, ताद्यशिच्छैत परिचर्यायां पर्यवस्यतीति हेतोः निघण्टौ तथा पठितम्)। तसे यजमानाय हे पावक शोधक अमे मृळ्य सुखं इरु । यहं प्रति देवानां 'वीतिः' यजमाने तेषां प्रादुर्भाव एव भवति । पुनातेः पावको रूढिरमौ । अर्पण-द्रष्यस्य हिवषः स्वरूपं प्रागुक्तम् ।

दशमीमृचमाइ-

स नेः पावक दीदिवोऽम्ने देवाँ इहा वेह । उप युज्ञं हृविश्चे नः ॥१०॥ सः नः पावक दीदिऽवः अम्ने देवान् इह आ वह उप युज्ञम् हविः च नः ॥

हे पावक शोधियतः, दीदिवः दीप्तिमन्, अग्ने सः लं नः असम्यं तादथ्यें चतुर्थी, देवान् इह अत्र असदीययजनस्थाने आवह आहर । नः अस्माकं यज्ञम् यजनम् हविश्च उप समीपं तेषां, प्रापयेत्यर्थः ॥

एकादशीमृचमाह-

स नः स्तर्वान आ भेर गायुत्रेण नवीयसा । रुपि वीरर्वतीमिषेम् ॥११॥ सः नः स्तर्वानः आ भुरु गायुत्रेणं नवीयसा रुपिम् वीरऽ वेतीम् इषेम् ॥ सः तम् नवीयसा नवतरेण गायत्रेण सोत्रेण गायत्र्या इदं गायत्रम्
तेन स्तवानः स्त्यमानः नः असदर्थ आभर आहर सम्पादयेत्यर्थः । आहरणीयं
श्रीह । रियम् धनम् वीरवतीम् वीर्योपेतां इषम् प्रेरियतीं श्रक्तिं च । 'इष्
असं' इति स्थूलः पक्षः । सक्ष्मे तु सर्वत्र प्रेरणबलं, एषणाशक्तिरिति वा मोध्यम् ।
केषलं प्रेरणा निर्वलाऽपि स्थात्, अत एव वीरवतीति विशेषणम् । वीरशब्देन बीर्यं
रक्षितं ग्राह्मम् । रियर्धनं अन्तर्याजिनः प्राधान्येन दिन्यं धनमेव भवति । (स्तवानः
शुक् स्तुतौ कर्मणि शानच् छोन्दसं रूपम्) 'नवीयसा गायत्रेण' पूर्वकेरप्यसम्पादितिमदं
गायत्रं सक्तिति सायणः । अन्यरकृतपूर्वेण इति स्कन्दस्वामी ।।

द्वादशीमृचमाह-

अग्ने शुक्रेण शोचिषा विश्वाभिर्देवहूंतिभिः। इमं स्तोमं जुषस्व नः ॥१२॥ अग्ने शुक्रेण शोचिषां विश्वाभिः देवहूंतिऽभिः इमम् स्तोमंम् जुषस्व नः॥

हे अग्ने शुक्रेंगे शुभ्रेण शोचिषा रोचिषा विश्वाभिः सर्वाभिः देव-हुतिभिः देव।ह्वानसाधनभ्ताभिः स्तुतिभिश्र शुक्तः, (बहुन्नीहिः, देवानां इतयः बासु ताः स्तुतयः) नः असाकं इमम् स्तोमम् जुषस्व सेवस्व ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे त्रयोविंशो वर्गः

व्याख्यातं काण्वस्य मेघातिथेराद्यं आग्नेयं द्यक्तम् । अथ तस्येव द्वितीयं गायतं द्वादश्चे आग्नी-संद्वकं द्यक्तमारम्यते । तत्र प्रत्यृचं प्रतिपाद्यमाना द्वादश्च देवता इति अनुक्रमणिका । अग्निरेक एव द्वादश्विमागभूतदेवतात्मकत्या स्तूयत इति हेतोरामेयेषु द्यक्तेषु मध्ये पट्यत इदमाश्रीद्यक्तम् । अग्नीचोमीयं पश्चं विभाय तत्र एकादश्च प्रयाजान् विभन्ने 'आग्नीमिराशीणाति' इति ऐतरेयिणः समामनन्ति । प्रयाजदेवतानां याच्याः (स्तुतयः) प्रीतिहेतुजात् आग्नीश्चन्देनोच्यन्ते । एवं कर्मसु विनियोगः स्पष्टः स्यूलपभे, तथा मन्नाणामथोऽपि सुखेन योजनीयतां लमते । द्यस्मार्थ एव विचारणीयः । कथं अग्निराधातव्यो यजमाने १ कीदशं यजमानखरूपम् १ कीदशोऽग्रेर्व्यापारः १ इतीमानि अधिकत्य तन्ते दृढं गृहीते आग्नीमन्नार्थानां रहसं अनायासेन स्पष्टं मवेदित्यसंश्वयम् ।

मनः-प्राण-श्वरीरात्मकस्य त्रिकस्योपयोक्ता उपभोक्ता अधिष्ठाता योऽन्तरे स्फुरजात्मा भवति स जीवो यजमानः पुरुष उच्यते । परिपाकतद्वात्तस्य दिन्यसम्पदे दिन्यजनमने देवतानुप्रदसम्पादनाय प्रवृत्ती जातायाम्, तस्य दृद्गता काङ्गा तीवा भवति । सा प मक्तिपरवश्या धिया तपोवलेन वा उमयथाऽपि वा विश्लेषतो ज्वलिता भवति । एवं देवकामस्य जीवस्य ज्वलितायां काङ्कायां, स्वयमवेश्वरो द्रष्टा दर्शयता च सर्वस्य, 'कविः' कर्ता कारियता च कर्तव्यस्य 'ऋतुः' प्रादुर्भवति । अत एव 'अग्निनाग्निः समिभ्यते' इति मश्रदृष्टिः । तथा तस्याग्नर्यजमाने जन्मनः परं क्रमेण स एव यजमानस्य सर्वे भारं बहन् कार्य साधयति । स होता पुरोहितः सत्यः सत्यधर्मा गृहपतिः इत्यादीनां विश्वे-वणानां प्रयोजनमधुना सुगमं भवेत् । स जातो वर्धियतन्यः, ज्वलयितन्यः असदीयैः स्तोत्रैर्घानैः कर्मिश्य । स एव नः कर्तन्येषु अध्येषणीयः । सर्वथा स प्रीणनीयः । प्रीते तसिन्, वसोद्योगे सति तद्विभृतिभृतानि दैवतान्यन्यानि वाविभूय स्वीयाः सम्पदो यजमानं प्रापयन्ति । ता एव देवताः आप्रियः अस्मिन् सक्ते प्रतिपादिताः । सर्वाश्र ता अग्निसम्पद एवेति ग्राद्याः । प्रीञ् प्रीणने इति घातोः आप्रीशन्दनिवेचनं प्राहुः, वर्हि आप्रियः स्तुवय इति युक्तम् । पृ-पालनपूरणयोरिति घावोश निष्पाद्यः **यन्दः, तर्हि देवताः भा**ष्रियः आपूरियत्रयः यजमानस्रेति शेषः । यजमानं इमाः स्वात्मना पूरयन्ति अग्निविभूतय इत्यर्थः । 'स विद्वाँ आ च पित्रयः' (२-६-८) स बं विद्वान् विशेषाभिष्यः सन् आ च सर्वतोऽस्मान् 'पूर्य' कामैः इति सायणव्याख्या लक्षणीया ॥

तदस्मिन् सक्ते इष्मापरनामकसिमघाद्याः आप्रियः यजमाने लब्धजनमनोऽग्रेः वर्धमानस्य दशाविशेषान् प्राप्तवतः पूर्णाविष्कारायोपकरणभूताः काश्चन विभूतिविशेषाः मूर्तिविशेषाश्च प्रतिपादिता मवन्ति । अय च इदमवधातव्यम् । आप्रीसक्तेषु सर्वत्र सर्वाश्च प्रधानदेवताः यज्ञे सान्निष्यं कर्तुं स्त्यन्ते । अग्रिमुखेन ता आह्यन्ते । अतोऽ प्रिमुखा देवा भवन्तीति अग्निदैवत्यमाप्रीम्रक्तमित्याद्यः । यद्यपि परदैवतस्य मूर्तय एष सर्वाश्च देवताः, तथाऽपि व्यापारभेदो व्यक्तिभेदश्च बोध्यौ । ऋचां व्याख्याने तत्सर्व यावदपेक्षितं प्रदर्श्विप्यामः ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ-

सुसंमिद्धो नु आ वंह देवाँ अंग्ने हिविष्मंते । होतः पावक यक्षि च ॥१॥

सुऽसंमिद्धः नुः आ <u>वह</u> देवान् <u>अग्ने</u> हविष्मंते होत्रिरितिं पावक यक्षि <u>च</u> ॥

दे अग्ने सुसिद्धः शोमनत-विशिष्टः सम्यग्दीप्तः सं नः मद्यम् (वचनव्य-त्ययेन वद्दवचनद्वक्तम्) हिविष्मते हिविर्यक्ताय यजमानाय देवान् आवह बानय । दे होतः बाहातः, पावक शोधक, यिश च यज च । सुसिमदः- सम् इति सम्य-गर्थे इन्धनिक्रयाविशेषणम्, तसात् सिमदः गतिसमासः, सुशब्दः शोमनवाची तसात् कर्मधारयः। यिश्व-यजेति लोटि मध्यमपुरुषेकवचनम् । सुसिमद्धशब्देन इध्मनामकोऽग्निः स्वित इत्याहुः । प्रादुर्भृतस्य प्रथमं अल्पाकारस्य ज्वालावर्धनं स्तोत्रव्यानकर्मानुष्टानैः सिन्तिङ्कातितैः सम्पद्यते । अत्र 'बमे' इति तत्संवर्धनोपकरणभृतसिभधः सम्वोधनं अवधेयम् । अन्यत् प्रागुक्तम् ॥

दितीयामृचमाइ-

मधुमन्तं तनूनपाय्यः देवेषुं नः कवे । अद्या क्रंणुहि वीतये ॥२॥ मधुंऽमन्तम् तनूऽनपात् यः देवेषुं नः कवे अद्य कृणुहि वीतये ॥

हे अमे, तन्त्नपात् एतत्संइक, कवे द्रष्टः, सर्वार्धदर्शिन्, अद्य नः असार्कं असदीयं मधुमन्तम् रसवन्तम् प्रमन्तम् रसवन्तम् गिर्थमित्यर्थः यज्ञं इमं सवं देवेषु देवानां मध्ये तत्समीपिमत्यर्थः कृणुिह कुरु, नय । किमर्थम् वीतये आगतये तेषामिति शेषः । इमं यज्ञं निवेदय देवानाम्, येन ते च आगताः स्यः । अत्र अमिरेव तन्त-पात् प्रोक्तः । शरीरे प्रादुर्भृतोऽमिरसाभिः प्राग्व्याख्यातलक्षणसन्त्नपात् । ऊर्जोन-पात्, अपां नपात् इत्यादौ यथा शक्तेर्जातोऽमिरुच्यते, तथा यजमानस्य तन्तं जातः पुत्रः ॥

त्तीयामृचमाह-

नराशंसिम्ह प्रियम्सिन्युज्ञ उपं ह्वये । मधुजिह्नं हिन्कृतंम् ॥३॥

नग्रशंसम् इह प्रियम् अस्मिन् युक्ते उप हृये मधुंऽजिह्नम् इतिःऽकृतम् ॥

नराशंसम् एतकामकमिं इह अस्मिन् यज्ञे असदीयेऽत्र प्रवितेमाने यजने उपह्वये आह्वयामि । कीद्यम् १ प्रियम् प्रीणनयीलं, देवानां प्रीतिं जनयित, यजमानस्थापि प्रीतिहेतुरिप्तः । मधुजिह्वं मधुरवाचम्, जिह्वया वाग्लक्ष्यते । हिविष्कृतम् हिवपः कर्तारम्, हिविषि य आस्ताद्यो रसः तस्य ग्रहणे समर्था जिह्वा तस्याप्तेः, हिवरत्रमपि अग्निनैव पक्षं भवति, तस्माद्विशेषणद्वयिमदं उपपद्यते स्थूले बाह्ये कर्मणि । अन्तरर्थे तु देवाह्वानसमर्था मधुरभाषिणीव ज्वाला दिव्यमध्वानमूर्ध्वं गला देवानिधगम्य आकर्षति, यजमानेनार्पणीयं देवाह्वानसाधनं हिवरिष किवक्रतुना अग्निनैव साधितं भवति, यजमानप्रयाससाध्यं हव्यं अग्निनैव भगवता सफलं क्रियते । एवम्रुप्पिते विशेषणद्वयम् । नराशंस इत्यग्निरेवोक्तोऽस्थामृचि । नराणां देवानां शंस इति व्युत्पत्तिः । देवानां शंसनेन देवकामं यजमानम्रुत्तेजयत्यिः ।।

चतुर्थीमृचमाह-

अग्ने सुखर्तमे रथे देवाँ ईिळ्त आ वह । असि होता मर्नुहितः ॥४॥ अग्ने सुखर्तमे रथे देवान् ईिळ्तः आ वह असि होतां मर्नुःऽहितः ॥

हे असे, ईळितः इट्-शन्दाभिधेयोऽगिः आप्रीषु प्रतिपादितानामेकः ईळिद-शन्देनोक्त इत्याहुः । यद्यपि अस्य शन्दस्य सामान्यार्थः स्तुतोऽस्माभिरिति भवति, तथाऽपि अस्माभिः काङ्क्षितः, कर्तन्ये देवकार्येऽसिन् यजने सत्कारपूर्वकं नियोजित इति भवति । अत एव अभ्येषित इति प्राग्वद् प्राद्यम् । तथाभूतस्तं सुख्तसे अत्यन्त-श्रुखहेतौ रथे शीघ्रगतिके याने देवान् उपवेश्य, आवह आनय । सुखतमेन रथेन आवहनसाधनेनेति, तृतीयार्थे सप्तमी । तथा देवानां आनयनं अग्नेः कार्यम् । अत आह । सं होता आहाता असि आहानं तव धर्मः । किं च मनुर्हितः मनुना मन्नेण असाभिः दितः दढं निहितः स्थापितः । 'मन शाने' मन्यत इति मनुः

छान्बसः सु इत्यादेशः तस्य रुतम् । मन्ना ज्ञात्रा यजमानेन हित इति विग्रहः । मन्नेण ब्रह्मपदवाच्येन हार्दवाग्विमवेन स्थापितोऽग्निर्यजननिर्वाहायेत्यपि बोध्यम् । अव्यापि मनुशन्दः तन्त्रशास्त्रेषु मन्त्रपर्यायतया प्रसिद्धः । अत्र ईळितः साक्षादिन्नरेवेति स्पष्टस् ॥

पश्चमीमृचमाह-

स्तृणीत बहिरानुषग्घृतपृष्ठं मनीषिणः । यत्रामृतस्य चक्षणम् ॥५॥ स्तृणीत बहिः आनुषक् घृतऽष्ठेष्ठम् मनीषिणः यत्रे अमृतस्य चक्षणम् ॥

हे मनीषिणः बुद्धिमन्तः सखायः, बहिः दर्भ (अन्तरे देवानामासनं बर्हिशा सङ्केतितं बोष्यम्) । स्तृणीत आस्तीर्णं क्रुरुत, वेदेरुपरिभागं आच्छादयत, अन्त-वेद्यामासनं सुखं सिद्धं क्रुरुत । अन्यत्रापि वेद्यां बर्हिः सुखासनं भवतु देवानामिति द्योतियतं ऊर्णाकम्बलबन्मृद्धित्युक्तं 'ऊर्णाम्रदाः' (अन्य-४) । कीद्यं बर्हिः शानुषक् आ समन्तादनुक्रमेण अनुषजित, परस्परसम्बद्धं सुसङ्गतिमत्यर्थः । द्यृतपृष्ठम् घृत-शब्दबाच्यदीतियुक्तं पृष्ठं उपरिभागोऽस्य बर्हिर्वाच्यसासनस्य । यत्र बर्हिषि अमृतस्य मरणरिहतस्य नित्यस्य देवस्य, देवानां आगतौ तदासनद्भपतयाऽप्यवस्थितस्यायः, चक्षणम् दर्शनं भवति । अमृतस्रक्षुः स्थानं भवति अन्तर्वेद्यां आसनिमत्युक्तम् ॥

षष्ठीमृचमाह-

वि श्रयन्तामृतावृधो द्वारो देवीरस्थतः । अद्या नूनं च यष्टवे ॥६॥ वि श्रयन्ताम् ऋतुऽवृधेः द्वारेः देवीः अस्थतेः अद्य नूनम् च यष्टवे ॥

यज्ञ ऊर्ध्व गच्छतीति प्रसिद्धिर्वेदे । अन्यत्रापि आप्रीयक्तेषु यज्ञमूर्ध्व दुरुतेति प्रार्थना श्रूयते । तेन यजमानसैवोर्ध्वगतिः । ऊर्ध्वगमनाय द्वाराणि विवृतानि भवेषुः । अपन्यनः पुरुषस्य तानि पिदितानि भवन्ति । ततो यजमानस्तेषां ऊर्ध्वगतिद्वाराणाः

डियाटनाय दैवीः शक्तीः प्रार्थयते । देवीः घोतमानाः द्वारः यञ्चगितद्वाराणीत्यर्थः विभ्रयन्ताम् विश्वता मवन्तु । कीद्रश्यो द्वारः ! ऋतवृधः ऋतस्य सम्यस वर्ध-विश्यः, असश्चतः सथितः सङ्गकर्मा असक्ताः कवाटवन्धने, सुलोद्वाटना इत्यर्थः । किमर्थम् ! अद्य द्वानीं नृनम् च अवत्र्यं यष्टवे यष्टुम् यञ्चायेत्वर्थः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे चतुर्विशो वर्गः

### सप्तमीमृचमाइ-

नक्तोषास्त्री सुपेशेसास्मिन् युज्ञ उपं ह्वये । इदं नो बृहिंगुसदे ॥७॥ नक्तोषास्त्री सुऽपेशिसा अस्मिन् युज्ञे उपं हुये इदम् नः बृहिः आऽसदे ॥

नक्तश्रन्द उपश्यन्दश्र रात्रिं प्रमातं च अभिद्धाते । रात्रिशन्देन असाकं साधारणी मानुषी प्रज्ञा, उपोलक्षितेन अहा दैवी प्रज्ञा च सङ्केतिते । दिने प्रकाशमानं सर्वे रात्रिगर्भे वर्तते । दैवप्रज्ञायां प्रकाशमानं सर्वे मानुषप्रज्ञागर्भे वर्तते । पर्यायेण वर्तमाने उमे अपि प्रश्ले यज्ञेऽसिन् आह्यामीति मन्त्रार्थः ॥

नक्तोषसा नक्तं च उपाश्र नक्तोषसा, आकारण्छान्दसः (दितीयादिवचनम्) अस्मिन् यज्ञे उपहृयो आद्यामि । कीद्यमौ १ सुपेशसा शोमनरूपयुक्ते विविच्य प्राग्ने ग्रुपेशस् । किमर्थम् १ नः अस्माकं अस्माभिः आस्तीर्णं साधितं इदं बर्हिः आसदे आसत्तुं प्राप्तुमित्यर्थः । आङ्-पूर्वकात् सीदतेः मावे किप्, प्रादिसमासः, आसत् तसे आसदे । 'विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोमयं सह' इत्वाद्युपनिषद्राक्यानां ईदशी मञ्चदिर्मृलमिति भीमद्भिरुद्यम् ॥

# अष्टमीमृषमाह---

ता सुंजिह्ना उपं ह्वये होतारा दैव्यां कवी । युज्ञं नो यक्षतामिमम् ॥८॥ ता सुऽजिह्नो उपं ह्वये होतारा दैव्यां कवी इति युज्ञं नः यक्षताम् इमम् ॥ ता तौ (आकार श्छान्दसः) सुजिह्यो शोभनवाची, जिह्नया आहात्री बाग् लक्ष्यते । दैन्या दैन्यो देवसम्बन्धिनौ होतारा होतारो आहातारी, अत एव अग्निमूर्तिविशेषौ क्वी अतीन्द्रियदर्शिनौ उपह्लये आह्रयामि । नः असाकं इमं यज्ञं तौ यक्षतां यजताम् [लोटि प्रथमपुरुषद्विचचनं छान्दसम्] ॥

नवमीमृचमाह-

इळा सरंखती मही तिस्रो देवीभैयोभुवेः । बहिः सीदन्खिस्रिधेः ॥९॥ इळा सरंखती मही तिस्रः देवीः मुयुःऽभुवेः बहिः सीदन्तु अस्त्रिधेः ॥

'तिस्रो देवीः' इति अन्यत्रापि आशीद्यक्तेषु श्रूयमाणसात् तिसृणामासां साह-चर्यश्रवणाच वासामेका भारतीति प्रसिद्धेश्व अत्र 'मही' भारतीति न सन्देहः । इळा एतदाख्या स्तरस्त्रती एतनाम्नी मही महती भारती इति तिस्तः देवीः दिव्याः श्रक्तिमूर्तयः। बर्हिः सिद्धमासनिमिति बोध्यम् । सीद्न्तु प्रामुवन्तु । कीद्द्रयः १ मयोभुवः मयः सुखनाम, तस्य सुखस्य अन्तर्भावितण्यर्थात् 'श्रुवः' भावियत्र्यः । पुनः कीद्द्रयः १ अस्तिधः अहिंसिताः अबाधिताः, अथवा श्रोषणरहिताः, सिधेः श्रोषणार्थो हिंसार्थश्च भवतः । इळा ज्ञानदृष्टिदेवी शक्तः, इति सारतोऽवगन्तव्यम् ॥

क इळा सरस्वती भारती इति तिस्नो देव्यः सर्वत्र दाशतय्यां दशस्विप आप्रीस्केषु प्रथिताः संलक्ष्यन्ते । प्रतिकं चेमाः क्वित् प्रस्त्यने । तत्रासां स्वरूपाणि विविच्य वक्तव्यानि भवन्ति । पुराणानि भारती-सरस्वयोः अभेदमाहुः । इळः पुमान् चन्द्रवंशमूलभूतः मनोः पुत्रः स्त्रीत्वं प्राप्य इळाऽभविदित च पुराणकथा । वेदे तु इमास्तिस्नः सहचर्यः यजमानस्य ऋषेः दृष्टिश्वतिमहत्त्वान्यनुगृह्णन्यः स्विन्वासा इति बोध्यम् । तत्र 'मही'पद्वाच्या भारती बृहज्योतिस्सम्बन्धिनी दैवी शक्तिः सौरधान्नः प्रस्थिता कवेद्रेष्टुः प्रथमं बृहत्त्वमाहरति, बृह्ववानुरूपां प्रज्ञामयीं दृष्टिमनुगृह्णाति 'इळा' । सरस्वती तु श्रुतिवाहिनी कवि दिव्यावेशश्रवणशालिनं सस्यश्रतं विभन्ते । 'स्नृता विरप्शी गोमती मही' इत्यत्र व्याख्यायां भारती अनुसन्धेया । 'चोदयित्री स्नृतानाम्' इत्यादे सरस्वतीमधिकृत्य प्रोक्तं अवधातव्यम् । यद्यपि तिस्णां देवीनामपि 'स्नृता, चोदयित्री' इत्यादि विशेषणानि प्रयुक्तानि भवन्ति, तथाऽपि प्रत्येकं तासां वैशिष्ट्यं प्राह्ममिति क्रमशः दृष्टि-श्रुति-बृहत्त्वानां अनुप्रहीच्यः दिव्याः ऋतज्योतिरुद्धवाः इळा-सरस्वती-भारतः विश्वप्रचीदनाधुरन्धरस्य ऋतज्योतिषः स्र्यंस्यैव श्रक्तयो भवन्ति । यो नः धियः प्रचोदयात् तस्येव प्रेरकस्य सम्बन्धिनी भारती इति बृहत्यास्तस्या 'विश्वतृतिः' इति विशेषणं प्रतिपादयित । एतासिस्नोऽपि परमस्य सुलस्य जनवित्यः 'मयोभुवः' । अस्पष्टा अरूपा वाः

दशमीमृचमाह-

इह त्वष्टारमिययं विश्वरूपमुपं ह्वये । अस्मार्कमस्तु केवेलः ॥१०॥ इह त्वष्टारम् अग्रियम् विश्वरूपम् उपं हृये अस्मार्कम् अस्तु केवेलः ॥

इह अत्र यजने त्वष्टारम् एतकामकं सर्वेषां रूपाणां तक्षाणं देवम् उपह्वये आह्वयामि । की दशम् अग्रियम् अष्टम् सर्वदेवात्मकस्य ईश्वरस्येव लष्टभूतलात् यजमाने नवनविद्यरूपाणां आविष्कारायेति बोष्यम् । विश्वरूपम् विश्वानि सर्वाणि रूपाणि यस्य तम्, न केवलं स विश्वेषां रूपाणां साधु निष्पादकः स एव भवति विश्वरूपसामग्री । सः अस्माकम् केवलः अनन्याराधनविषयभूतः अस्तु भवतु । अत्र लष्टा 'अस्माकमस्तु केवलः' इति मधुच्छन्दसा स्तुत इन्द्रः 'सुरूपकृत्नुः' इव लक्ष्यते । यद्यपि अग्रेरेव मूर्तिविशेष एष इति च्याख्यातारः प्राहुः, देवदेवस्थैकलेऽपि देवानां पृथगात्मकलाम्युपगमात् द्यस्थानोऽयं ऐन्द्रो देवः, इन्द्रकार्यनिर्वाही, तदात्मकन्त्याऽवस्थितः सर्वेश्वर इति वक्तव्यम्, विशेषतः केवलशब्दश्रवणात् ॥

एकादशीमृचमाह-

अर्व स्वजा वनस्पते देवं देवेभ्यों हितः । प्र दातुरंस्तु चेतेनम् ॥११॥ अर्व सृज <u>वनस्पते</u> देवं देवेभ्यः हितः प्र दातुः <u>अस्तु</u> चेतेनम् ॥

काश्चन दिव्याः शक्तय इति न प्राह्मम्, परस्परसाहचर्यसम्पन्नान्यपि विविक्तानि शोभनान्यासां रूपाणीति कवयः पश्चन्ति 'सुपेशसः'। ऋषौ मानुषे स्वीयानि उक्तलक्षणानि वैभवानि अविच्छिन्नं अच्छिद्धं च रक्षन्तीमा देव्य इति मन्नवर्णाः स्तुवन्ति 'अच्छिन्नं पान्तु शरणं निषद्य' (२-३-८) । वाजसनेयिनोऽपि 'अच्छिन्नं तन्तुं पयसा सरस्वती इळा देवी भारती विश्वत्तिः' इत्यामनन्ति ॥

पाठकानां निरीक्षणायार्थानुसन्धानाय ऋक्तंहितायां यत्र आसां श्रवणं भवति, तानि स्थलानि मण्डलानु-क्रमेण इह दर्शितानि भवन्ति । १-१३-८, १-१४२-९, १-१८८-८, २-३-८, ३-४-८, ५-५-८, ७-२-८, ९-५-८, १०-७०-८, १०-११०-८।।

हे वनस्पते सोम, देव! तं देवोऽसि, तसात् देवेभ्यः इन्द्रादिभ्यः ह्विः असदीयं रसवदर्षितम् अवसृज समर्पय । प्रदातुः तथा देवेम्यः स्वीयं सर्वानुभूतिसारात्मकं दैवतस्वीकरणक्षमं संस्कृतं हव्यं ददते यजमानाय, चेतनं अस्तु संज्ञानं भवतु । चिती संज्ञान इति धालधीनुगमी बोध्यः । साधात्सम्पर्करूपं ज्ञानं संज्ञानं, दैवत-तदावासधामविषयकं ज्ञानं असाभिः सम्यक् स्पृष्टं लब्धं च भवितिति भावः ॥

सोमस्य ओषधीशतं रसमयतं, अत एव आनन्दमयतं च प्रसिद्धम् ॥ द्वादशीमृचमाह-

स्वाहां युज्ञं कृणोतुनेन्द्रीय यज्वेनो गृहे । तत्रं देवाँ उप ह्वये ॥१२॥ खाहां युज्ञम् कृणोतुन् इन्द्रीय यज्वनः गृहे तत्रं देवान् उप ह्रये ॥

समानप्रवृत्तिकान् सखीनाह- हे यजमानाः, इन्द्राय इन्द्रार्थम् यज्ञं स्वाहा सुदुतं कृणोतन करुत । हवि:प्रदानवाची खाहाशब्दः देवतासनत्तिकारिणः सुदुतस प्रतिपादको भवति । कुत्र ? यज्वनो गृहे यजमानस्य निकेतने मनःप्राणशरीरात्मक इति ग्राह्मम् । तत्र पूर्वोक्ते गृहे देवान् यष्टव्यान् उपह्वये आह्वयामि ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पञ्चविंशो वर्गः

अय चतुर्थेऽनुवाके काण्वस्य मेधातिथेः तृतीयं द्वाद्शर्चं स्कं गायत्रम् । अध्यादिबद्धदेवताकमिदं व्याख्याने स्पष्टं भवति ॥

तत्र प्रथमामृचमाह-

ऐभिरम्ने दुवो गिरो विश्वेभिः सोमंपीतये । देवेभिर्याहि यक्षि च ॥१॥ आ एमिः अम्रे दुवंः गिरंः विश्वेभिः सोमेऽपीतये देवेभिः याहि यक्षि च ॥

है अग्ने, एभिः विश्वेभिः देवेभिः सह, पूर्वनिर्दिष्टानां सर्वेषां देवानां परामर्श्वः

'एभिः' इत्यनेन बोष्यः । आयाहि जागच्छ, यक्षि यज च (यजतेर्लोटि, छान्दसः) किमर्थम् सोमपीतये सोमपानाय । दुतः अस्मदीयपरिश्रमरूपं कर्म प्रति गिरः स्तुतीश्र प्रति आयाहीति सम्बन्धयितच्यः । अस्मदीयस्तुतिषु परिश्रमेषु च यः सारांशी वर्तते तं रसमरितं सोमपदवाच्यं सम्मदं स्वीकर्तुं देवैः सहागत्य तमेव यजमानो भूता यजेत्युक्तम् ॥

द्वितीयामृचमाह-

आ त्वा कण्यां अहूषत गृणन्तिं विप्र ते धिर्यः। देवेभिरम्र आ गीहि ॥२॥ आ त्वा कण्याः अहूषत् गृणन्तिं विप्र ते धिर्यः देवेभिः अम्रे आ गृहि ॥

आ अह्षतेति कियया सम्बन्धियत्यः । हे अग्ने त्वा तां कणवाः मेधाविनः (वयं कण्वंशजा वा) आहूषत आह्वयन्ति (ह्वेज् धातोर्छङ्-छान्दसः, लडथें) । हे विप्र विपश्चित्, किश्च, ते तव धियः धारणात्मिकाः प्रज्ञाष्ट्रचीः यणन्ति स्तुवन्ति । देवेभिः देवैः सह आगहि आगच्छ । न साधारणाः किंतु विशिष्टाः प्राज्ञाः आह्वानसमर्थास्त्रामाह्वयन्ति, तदागच्छ देवैः सह ॥

तृतीयामृचमाह-

इन्द्रवायू बहरपति मित्राप्तिं पूषणं भगम् । आदिखान् मार्रतं गुणम् ॥३॥ इन्द्रवायू इति बहरपतिम् मित्रा अग्निम् पूषणम् भगम्, आदिखान् मार्रतम् गुणम् ॥

अत्र द्वितीयानिर्देशात् तान् सर्वान् देवान् आह्वयामि सोमपीतये यैः सह अग्नेः आगमनं प्राधितवानहिमिति बोध्यम् । अथ देवानां नाम्ना निर्देशः । इन्द्रवायू इन्द्रं च वायुं च बृहस्पितम् (पारस्करप्रभृतीनि च संज्ञायामिति सत्रस्य वार्तिकानुसारेण बृहतः तलोपः सुडागमश्र) । मित्रा मित्रावरुणौ, द्विवचनश्रवणं साहचर्यद्वरुणग्रह-णार्थम् । अग्निम् पूषणम् भगम् आदित्यान् अदितिसम्भवान् मारुतं

गणम् मरुद्रणम् इमान् आह्यामीति शेषः ॥ चतुर्थीमृचमाह-

प्र वो भ्रियन्त इन्देवो मत्स्रा मोद्यिष्णवंः । द्रप्ता मध्वश्चमूषदंः ॥४॥ प्र वः भ्रियन्ते इन्देवः मृत्स्राः माद्यिष्णवंः द्रप्ताः मध्वंः चुमुऽसदेः ॥

वः युष्माकमर्थाय ताद्थ्यें चतुर्थी, प्रकृतानामिन्द्रादीनामर्थाय प्रिस्रयन्ते प्रकर्षेण भृताः भवन्ति इत्यर्थः । के इन्द्वः क्वेदनशीलाः सोमाः । कीदशाः मिस्सराः तृप्तिकराः (मन्दतेः तृप्तिकर्मणः सरप्रत्ययः, क्रसर-धूसरवत्) माद्यि-दणवः दर्षयितारः । पुनः के ते दृष्ट्साः रसिवन्दवः । मध्वः मधुसादाः मधुरा इत्यर्थः (मध्व इति लिङ्गच्यत्ययः जिस गुणाभावश्र) चमूषदः शरीरात्मक-पात्रे सीदन्ति गच्छन्ति । चम्-चमसादिशव्दोपलक्षित-यजमानशरीरात्मकपात्रगताः सोमा इति भावः । देवेभ्यः समर्पणाय मनः-प्राण-शरीरात्मके पात्रे कणशः कणशः (द्रप्ताः) सम्पाद्य भूयांसो भूता सम्भृताः (प्रश्लियन्त) सुखाद्री 'इन्दवः' तृप्तिकारिणः दृष्टितः सुताः सिद्धा भवन्तीत्यर्थः । दृधातोनिंद्यकः द्रप्सश्वदः, ईरणचलनादौ वर्तमानः ध्वजपर्यायो भवति कवित्, यथा 'ऊर्ध्व भानुं सविता देवो अश्रेद्द्रप्तम्' (४-११-२) । प्रायशः अत्यन्तमल्पांशद्योतक-विन्दु-स्फुलिङ्ग-ज्वालैकदेशाद्यर्थे प्रयुक्तो लक्ष्यते । अत्र द्रप्सश्वदः द्रवणशीलो हृतोत्पतनो वा विन्दुरित्यर्थे गृहीतः । अत एव कणशः सम्भृताः सोमा इत्युक्तम् । चम्-चमसादिवाच्यं पात्रं अन्तर्यजने शरीरिमिति पुरस्ताद् आर्भवस्तकव्याख्यानावसरे प्रपश्चियपामः ॥

पश्चमीमृचमाइ---

ईळेते त्वामेवस्यवः कण्वांसो वृक्तविहिषः । हिविष्मेन्तो अर्कुतः ॥५॥ ईळेते त्वाम् अवस्यवेः कण्वांसः वृक्तऽविहिषः हिविष्मेन्तः अरम् कृतेः ॥

हे अप्रे त्वाम् ईळते अध्येषन्ते । के? अवस्यवः वर्धनकामाः कण्वासः

मेघाविनः, वयममी कण्वा इति वा । कीद्याः शृक्तवर्हिषः स्तीर्णासनाः, देवेभ्य इति शेषः । हविष्मन्तः देवार्थे उपकल्पितहच्याः । अरंकृतः अलं पर्याप्तं कुर्वन्तीति उपपदसमासः । अन्यूनकारिणः समृद्धकर्माण इत्यर्थः ॥

षष्ठीमृचमाह—

घृतपृष्ठा मन्रोयुजा ये त्वा वहन्ति वह्नयः। आ देवान्त्सोर्मपीतये ॥६॥ घृतऽपृष्ठाः सन्ःऽयुजीः ये त्वा वहन्ति वह्नयः आ देवान् सोर्मऽपीतये ॥

हे अमे घृतपृष्ठाः घृतं दीप्तं पृष्ठं बहिरक्नं येषां ते दीप्तवाह्यग्रीरमागा इत्यर्थः । मनोयुजः मनसा युज्यमानाश्च ये वह्नयः अश्वाः लां वहन्ति, तैः आनयन-साधनैर्वाहैः देवान् इन्द्रादीन् सोमपीतये सोमस्य पानाय आ आवह । यज-मानमनोयुक्तवं एषां अग्निवाहानां उक्तम् । ब्रह्मयुजौ इन्द्राश्चौ प्राग्व्याख्यातौ । उभयं अपि सजातीयमिम्त्रायं द्योतयति ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पड्विंशो वर्गः

सप्तमीमृचमाह-

तान्यजंत्राँ ऋतावृधोऽमे पढींवतस्कृधि । मध्वः सुजिह्न पायय ॥७॥ तान् यजंत्रान् ऋतऽवृधंः अम्ने पत्नीऽवतः कृष्टि मध्वः सुऽ जिह्न पाय्य ॥७॥

हे अग्ने तान् इन्द्रादीन् यजत्रान् यजनीयान् ऋतवृधः ऋतस्य सत्यस्य वर्षियतृन् देवान् पत्नीवतः पत्नीयकान् कृधि करु । हे सुजिह्न शोभनवाग्युक्त, अग्ने, तान् देवान् मध्यः मधुरस्य सोमस्य भागं पायय पिनतेहेंतुमण्णिच् ॥

अत्रेदमबधेयम् । पुमांस इन्द्रादयो देवाः, तच्छक्तय इन्द्राण्यादयो देण्यः । अयं विषयो भूमिकायां (ए. २९) आवेदितः । पुंसो देवस्य महिमा शक्तया देव्या प्रक्र्याप्यते देवप्रमाविसारो देण्या निरुद्धते । तसात् शक्तिं देवीं विना शक्तस्य देव- स्याविष्कारो दुर्घटः । ऋतं यजमाने वर्धयतो यष्टव्यान् इन्द्रादीन् तत्कार्यनिर्वाहशक्तयुक्तान् विधेहीति तात्पर्यम् ॥

अष्टमीमृचमाह—

ये यर्जत्रा य ईड्यास्ते ते पिबन्तु जिह्नया । मधौरम्ने वर्षद्कृति ॥८॥ ये यर्जत्राः ये ईड्याः ते ते पिबन्तु जिह्नया मधोः अम्ने वर्षद्ऽ कृति ॥

हे अग्ने, ये यजत्राः यजनीयाः ये ईड्याः स्तुत्याः अध्येषणार्थिषि शेषः, ते देवाः ते तव बदीयया जिह्नया ज्वालारूपया नाचा मधोः मधुरख सोमस्य भागं पिबन्तु वषट्कृति वषट्कारयुक्ते यज्ञे पिवन्तिति सम्बन्धः । वषट्-कृति करोतेः भावे किप्, वषडिति करणं यसिन् सः वषट्कृत् तसिन् वषट्कृति यज्ञे । स्वाहाकार इव वषट्कारः देवेभ्यः सम्प्रदाने प्रयुज्यते ।

नवमीमृचमाह-

आर्की सूर्यंस्य रोचनाद्विश्वनिदेवाँ उष्वर्धधः । विष्रो होतेह वक्षिति ॥९॥ आकीम् सूर्यंस्य रोचनात् विश्वन् देवान् उषः अर्धः विष्रः होतो इह वक्षिति ॥

आकीम् आ इत्यर्थे निपातः योग्यिकयया सम्बन्धियतव्यः । विप्रो
मेषावी होता आहाता अग्निः सूर्यस्य सर्वप्रेरकस्य सर्वोत्तमस्य देवस्य रोचनात् दीप्तात् स्वर्धान्नः उपर्बुधः उपित प्रबुध्यमानान् (सत्यज्योतिराविर्भावे आसमे देवाः यजमानस्य यजनमास्यातुं सिद्धा भवन्तीत्यर्थः) विश्वान् देवान् (आ) वक्षिति आबहृत (वहेः प्रार्थनायां छिङ्थें लेट्) ॥

दशमीमृचमाह-

विश्वेभिः सोम्यं मध्वयु इन्द्रेण वायुना । पिबा मित्रस्य धार्मभिः ॥१०॥

विश्वेभिः सोम्यम् मधुं अग्ने इन्द्रेण वायुना । पिबं मित्रस्य धार्मऽभिः ॥

हे अग्ने विश्वेभिः सर्वेरेंवैः इन्द्रेण वायुना, मित्रस्य एतदाख्यस देवस धामिभः तेजोविशेषैः सह सोम्यं सोममयं मधु मधुरं आखादनीयं रसं पिब । सोमस्य विकारः सोम्यमिति मयट् ॥

एकादशीमृचमाह-

रवं होता मर्नुर्हितोऽग्ने युज्ञेषु सीद्सि । सेमं नो अध्वरं यंज ॥११॥ त्वम् होता मनुःऽहितः अग्ने युज्ञेषुं सीद्धि सः इमम् नुः अध्वरम् यज ॥

हे अग्ने त्वम् होता आहाता देवानाम्, मनुर्हितः मनुना मन्नेण मन्ना वा हितः स्थापितः यज्ञेषु सीद्सि स्थितो भवसि । सः ताद्य तं नः इमम् अध्वरम् असदीयिममं यज्ञं प्राप्य यज्ञ यजनं निर्वह । सेमम् संहितायां सोर्लोपे गुणः । मनुर्हितः प्राग्व्याख्यातम् ॥

द्वादशीमृचमाह-

युक्ष्वा ह्यर्रेषी रथे हरितों देव रोहितः । ताभिर्देवाँ इहा वह ॥१२॥ युक्ष्य हि अर्रुषीः रथे हरितः देव गोहितः ताभिः देवान् इह आ वह ॥

देव, हे अमे रथे युक्ष्व योजय । काः १ तदीयाः रोहितः रोहि-च्छन्दामिधेयाः बढमाः, कीद्यीः ! अरुषीः आरोचमानाः हरितः हरणसमर्थाश्र । ताभिः अश्वाभिः देवान् इह असिन् यजने आवह आहर । अत्र पूर्वे व्याख्या-तारः स्थूलदृष्ट्या बाह्यार्थानुसारेणैवं प्राहुः- 'रोहितः' अमेरसाः रोहिदाख्याः प्रसिद्धाः । 'अरुपीः'- गतिमतीः, ऋ-गतौ इति घातोः शब्दनिष्पत्तिः । 'हरितः' हर्तु अधारूढान् नेतुं समर्था इति च । अत्रेदमवधेयम् । अश्वानां गतिमन्ते आरूढजनहरणसामध्यें वा न कस्यापि स्यात् सन्देहः । किं तु साभिप्रायिवशेषणप्रयोगः मतिमरपथं नावतरेत्, यदि गतिमन्त्वादिकमेव विवक्षितमित्यम्युपगच्छेम । किं तर्हि विस्तरिभया किश्चिदेव उपिक्षप्यते । अरुषपदेन आरोचमानं सांष्यरागं अरुणम्, इरिच्छन्देन इरिद्वर्ण कम-नीयं ऐन्द्रम्, रोहिच्छन्देन लोहितप्रभमाग्रेयं च वाहं वाहसम्हं वा द्योतितवान् मन्त्रदृष्टा । सर्वान् देवानानेतुं तत्त्वदेवतायोग्यवाहशक्तिविशेषध्रक्तानावह, भोः, इति ।।

इति प्रथमस्य प्रथमे सप्तविंशो वर्गः

चतुर्थेऽनुवाके काण्वस मेधातिथेश्रतुर्थं द्वादश्वर्चं सक्तं गायत्रम् । ऋतुसहिता इन्द्राद्या देवताः प्रतिपादिता इति सक्तिमिदं ऋतुदेवताकं ऋतव्यं इत्याहुः । यथा लोके अहोरात्रमासर्कादिभिः भिक्तिभिक्षित्रिषाफललक्षितैः कालविभागैः महीरुहादिमानवा-न्तानां तत्तद्योग्यपरिपाकविशेषाः सम्पाद्यमानाः संष्ठक्ष्यन्ते, तथा अन्तर्यजनेऽपि देव-वानामिन्द्राद्यानां तत्तद्युक्तकालविध्यन्तसारेण सम्पाद्यमाना विलासविशेषाः यजमाने पूर्णाद्वतिपरे सम्पूर्णऋतधामकामे, अत एव तदङ्गभूतबहुदैवतयोगिनिष्ठे तत्तद्यक्तान् परि-पाकान् विद्यते । ऋतुश्वदेनायमर्थो लक्षितः, यदेवताभिः अस्मदन्तर्निरुद्यमानानां कर्मणां कालविधिः दैवतरहस्यभाक् यजमानपरिपाकदशानुसारीति, तस्मात् मन्नेषु व्या-ख्यास्यमानेषु 'ऋतुना' सह इत्यत्र दिव्यसमयानुसारेण इति ग्राह्यम् । विवरणमन्तरेण ऋतुशब्दः प्रयुज्यते मा भूनमन्नशोभाहानिरिति ॥

तत्र प्रथमामृचमाह-

इन्द्र सोमं पिबं ऋतुना त्वां विशान्त्वन्दंवः । मृत्सरासस्तदोकसः ॥१॥ इन्द्रं सोमंम् पिबं ऋतुनां आ त्वा विशान्तु इन्दंवः मृत्सरासंः ततुः आकसः ॥

हे इन्द्र ऋतुना उक्तलक्षणेन सह सोमम् पिव । इन्द्वः सोमाः त्वा बां आविशन्तु सर्वतः प्रविशन्तु । कीद्यास्ते ! मत्सरासः तृप्तिकराः तदोकसः विभिनासाः (तन्छन्दवान्य इन्द्रस्य कृषिः ओको येषां ते) । एवं 'यः कृषिः सोमपातमः' (१-८-७) इति सङ्गन्छते ॥

द्वितीयामृचमाइ-

मर्रतः पिबेत ऋतुनी पोत्राद्यज्ञं पुनीतन । यूयं हि ष्टा सुदानवः ॥२॥ मर्रतः पिबेत ऋतुनी पोत्रात् युज्ञम् पुनीतन् यूयं हि स्थ सुऽदान्वः ॥

हे सुद्गनवः शोमनदानाः हे मरुतः ऋतुना युष्मदीययोग्यकालानुसारेण पिन्नत सोममिति श्रेषः । कृतः १ पोन्नात् पोतः पात्रात् (पुनातः पोता, तस्येदं इत्यण्, षृद्धभावो वैकल्पिक श्लन्दिसः) । यज्ञम् इमं पुनीतन पुनीत, शोषयत (छन्दिस तनादेशः) । हि यसात् यूयं स्थ भवथ पवने प्रसिद्धा इति श्रेषः । सुद्दानवः— दानुष्वन्दः दानवचनो दातृवचनो वा, प्रादिसमासः । पोतृनामक ऋतिक् अन्तर्पजने पिनता शोधको देवताविशेषः । ऋतिजः सर्वेऽपि देवा एव द्युक्ताः । प्रथम-मेवोक्तमिमिषिकृत्य 'यज्ञस्य देवसृतिजं' इति । पिनतुस्तस्य पात्रात्सोमग्रहणाश्रय-भूतात् पीता मरुतोऽपि पवितारः प्रसिद्धाः यद्यं पूर्वं निद्धिं विधातुं प्रभवन्ति । तथा तत्कर्षकपारिश्चद्ध्यदाने शोमनलमत्यन्तस्पृहणीयम् 'सुदानवः' ॥

तृतीयामृचमाह—

अभि युज्ञं रंणीहि नो ग्नावो नेष्टुः पिबं ऋतुनां । त्वं हि रत्नुधा असि ॥३॥ अभि युज्ञं गृणीहि नः ग्नावंः नेष्ट्रिति पिबं ऋतुनां त्वम् हि रत्नुऽधाः असि ॥

हे साव: प्राः स्त्रियः अस्य सन्तीति प्रावान् तस्य सम्बोधनं प्रावन्, (व्यत्ययेन वः छान्दसः) पत्नीसमेत, हे नेष्टः, 'नेष्टा' ऋतिग्भूतो देवताविश्रेषः, णिजिर् श्रौच-पोषणयोरित्यसानिष्पनः । यदि पोता यज्ञं शोधियला दोषव्यतिरिक्तं विधत्ते, नेष्टा तं श्रुचि शुश्रं अत एव शोभावहगुणान्वितं करोति अत्र देवशिल्पी त्वष्टा नेष्टरिति आमित्रत इत्यामनन्ति । तर्दि शुश्रलापादनरूपः परिष्कारः लाष्ट्रकर्मैकदेश इत्यदोषः । उक्तलभणं सशक्तियुक्तं ऋतिजं देवमामन्य ऋषिराह— नः अस्माकं यज्ञम् अभि-गृणीहि अभिष्टुहि प्रशंसास्पदं ग्रुरु । ऋतुना सह पिछ सोमम्, हि यसात्

स्वम् रत्नधाः असि (रत्नधाः न्याख्यातम्) रतीनां धारकोऽसि, तसात् रत्यति-श्चयजनकं सोमं पिन ॥

# चतुर्थीमृचमाह—

अमें देवाँ इहा वेह सादया योनिषु त्रिषु । परि भृष पिबे ऋतुनी ॥४॥ अमें देवान् इह आ वृह सादयं योनिषु त्रिषु परि भूष पिबे ऋतुनी ॥

हे असे देवान् इह आवह (व्याख्यातः पादः)। आह्तान् देवान् साद्य हपवेशय। कुत्र १ त्रिषु योनिषु स्थानेषु सवनेषु परिभूष परितोऽलंकुरु, ऋतुना समयानुसारेण पिछ। इदं सवनानां सदनानां वा त्रयस रहसं वोद्धव्यम्। अन-प्राण-मनोमयात्मकश्चरीरस्य यानि मूलभूतानि व्याहृतित्रयवाच्यपृथिव्यन्तिरिश्चद्वलोकस्थानानि भवन्ति, तेषां तत्तिद्विशिष्टवेभवस्थानानि मानवस्थान्तरे गुप्तानि किश्चिद्ध्यक्तानि वा भवन्तीति बोध्यम् । आहिताग्नेस्त्वन्तर्यजने इमानि त्रीणि देवसदनानि सन्नद्धानि भवन्ति, यान्यग्निपुरोहिताः देवा यष्टव्यलेन अलंकुर्वन्ति ॥

### पश्चमीमृषमाह—

ब्राह्मणादिन्द्र रार्धसः पिबा सोर्ममृतूँरन् । तवेद्धि स्वरूयमस्तृतम् ॥५॥ ब्राह्मणात् इन्द्र रार्धसः पिबं सोर्मम् ऋतून् अनुं तवं इत् हि स्वरूपम् अस्तृतम् ॥

हे इन्द्र ब्राह्मणात् ऋतिग्विशेषो देवो ब्रह्मा ब्राह्मणाच्छंसीत्याहुः, वसेदं ब्राह्मणं वसात् । राधसः सोमरसरूपधनाश्रयभूवात् स्थानात् (पात्रात् इति वाद्यपश्चे कक्तव्यम्, । पात्रशब्दव्याख्याऽवधेया) । ऋतून् अनु अनुस्रत्य सोमम् पित्र । तव इत् सख्यम् तव सखित्रमेव अस्तृतम् अवाधितम् । हि अवधारणे । देव-क्रामस्य यज्ञमानस्य अन्तरुन्मेषशालिनः सर्वस्तं देवेम्योऽपयतः परदैवतनिष्ठस्य विषये इन्द्रसख्यं नित्यमेव भवति ॥

युवं दक्षं धृतवत् मित्रावरुण दूळभेम् । ऋतुनां यज्ञमाशाथे ॥६॥
युवम् दक्षम् धृतव्रता मित्रावरुणा दुःऽदभेम् ऋतुनां यज्ञम्
आशाथे इति ॥

हे धृतत्रता धृतत्रती ऋतानुरोधेन विहितानां कर्मणां धारियतारौ मित्रावरुणा मित्रो वरुणश्च (संहितायां उमयत्र च हस्व×छान्दसः) युवम् युवां दभौ
दक्षम् विवेचनपरं (व्याख्यातम्) दुर्दभम् दुर्दहं दुःखेन दग्धुं शक्यम्, अन्यैः
विनाशियतुं अशक्यमित्यर्थः, यज्ञम् ऋतुना योग्यकालानुसारेण आशाथै
व्यामुतः भोक्तमिति शेषः । द्ळमम्— दुःपूर्वकाहहतेः खल्, दुरित्यत्र द्रिति दीर्ध×छान्दसः, तथा रेफस्य लोपः, दकारस्य दकारो हस्य भश्च ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे अष्टार्विशो वर्गः

अथासिन् स्के सप्तमीमृचमाइ-

द्विणोदा द्रविणसो ग्रावंहस्तासो अध्वरे । युज्ञेषुं देवमीळते ॥७॥
द्विणःऽदाः द्रविणसः ग्रावंऽहस्तासः अध्वरे युज्ञेषुं देवम् ईळते ॥
यो द्रविणोदाः द्रविणप्रदः तं देवम् अग्निं ईळते अध्येष्यतेन स्तुवन्ति
अति शति शेषः । इत्र अध्वरे यज्ञसामान्ये युज्ञेषु यज्ञविशेषेषु । प्रकृतिभ्तोऽष्वरः अग्निष्टोमः, तदिकृतयः उक्थादय इति बाह्यपक्षानुसारिणः । अन्तर्यजने त

सोमान्येन परदेवताय खात्मीयतात्यागपूर्वकं यजमानकृतखात्मार्पणम्, विशेषेण स्वीयसर्वस्वभूताङ्गप्रत्यङ्गसमर्पणं परदेवतायेव तदङ्गभूतनानादेवतायजनद्वारेण चेति प्रकृति-विकृतिसारांशो गोध्यः । ते च ऋतिजः द्विणासः द्रविणार्थिनः यावहस्तासः सोमाभिषवसाधनभूताः ग्रावाणः पाषाणाः हस्तेषु येषां ते । यजमानार्थं ऋतिजो देवा एव द्रविणार्थनः सोमाभिषवाय सन्नद्धाः सन्तः अप्निं द्रविणदायिनं सत्कारपूर्वकं ईरयन्तीत्यर्थः । द्रविणम् धनं वा बलं वा मवतु । तहिव्यं वस्तु द्रव्यं मवति । यजमानकृते खयमग्निरेव तद्रविणं गवेषयति साधयति चेति मन्नवर्णभ्योऽ वगम्यते । तस्मादग्निर्द्रविणस्युरिष भवति । न केवलं द्रविणोदाः । अत्र अन्ये देवाः

ऋतिग्भृता यजमानकृते द्रविणार्थिनो भवन्तीति बोध्यम् । द्रुदक्षिम्यामिनन् , द्रविणं ददाति द्रविणोदाः, पूर्वपदस्य सकार्ष्णान्दसः । उत्तरपदात् 'सु' आदेशोऽपि छान्दसः । द्रविणसः— द्रविणमात्मन इच्छन्तीति द्रविणस्यवः, द्रविणस्यतेः छान्दससात् किप् । द्रविणेच्छव इत्यवयवार्थः ॥

# अष्टमीमृचमाह---

द्विणोदा देदातु नो वसूनि यानि शृणिवरे । देवेषु ता वनामहे ॥८॥ द्विणाःऽदाः ददातु नः वसूनि यानि शृणिवरे देवेषु ता वनामहे ॥

द्रविणोदाः एतमामको देवोऽग्निः नः अस्मम्यं ददातु प्रयच्छत । कानि? वसूनि द्रविणानि यानि श्रृणिवरे श्र्यन्ते (छन्दिस लटः लिट्, अन्यच्छान्दसम्) यानि दिच्यानि बद्धनि विश्रुतानि भवन्ति, देवरहस्यवेदिनां ऋषीणां विदितानि ता तानि देवेषु निमित्तभूतेषु वनामहे सम्भजामहे, देवार्थं देवेषु मध्ये श्रुष्टमः । न स्वार्थपरा वयं सोमयाजिनः, अपि तु देवार्थपराः, अतः देवेष्वेव नो वस्रपमोगः ॥

## नवमीमृचमाह-

द्विणोदाः पिपीषति जुहोत् प्र चं तिष्ठत । नेष्ट्रादृतुभिरिष्यत ॥९॥ द्विणःऽदाः पिपीषति जुहोतं प्र च तिष्ठत नेष्ट्रात् ऋतुऽभिः इष्यत् ॥

द्रविणोदाः देवः ऋतुभिः सह परिपाकविधि-विभवसम्पन्न-समयानुसारेणेत्वर्थः, पिपीषिति पिपासित (छान्दसम्) सोममिति शेषः । कस्मात् निष्ट्रात्
नेष्ट्रसम्बन्धिनः पात्रात् (प्रागुक्तं द्रष्टव्यम्)। तस्मात् जुहोत हवनं क्रुक्त, प्रतिष्ठत च
तदीयं स्थानं प्रति प्रस्थानं क्रुक्त । इष्यत तम्रुह्विय एषणं क्रुक्त श्यन्विकरणिनः
इष्धातोः न केवला गतिरर्थः, प्रेरणवलसम्पन्ना गतिरिति बोध्यम् । जुहोत-लोद्,
मध्यमबहुबचनं छान्दसम् ॥

## दशमीमृचमाह--

यत्त्री तुरीयमृतुभिर्द्रविणोद्दो यजामहे । अर्थ सा नो द्दिभैव ॥१०॥

यत् त्वा तुरीयम् ऋतुभिः द्रविणःऽदः यजामहे अर्ध सम नः द्रदिः भव ॥

हे द्रविणोदः भगवन, यत् पसात् ऋतुभिः सदीयदिव्यवेद्धानुसारेण तुरीयम् चतुर्णां पूरणं त्वा त्वाम् यज्ञामहे अध तसात् कारणात् नः असम्यं दृदिः दाता द्रविणस्थेति शेषः, भव । स्म पादपूरणः । दृदिः किप्रत्ययः, लिह्नद् मावाद् द्विचनादि, आतो लोपश्च । अत्रेदमत्रधातव्यम् । पूर्वं द्रविणोदाः स्थानत्रया-पेश्वमा त्रिः स्तुतः । अधुना चतुर्थवारं व्याहृतित्रयप्रतिपादित-त्रिलोकस्थानान्यतीत्य वर्तमानं तुरीयं सर्वोत्कृष्टं दिव्यं द्रविणं सम्पाद्यितं तत्रस्थो द्रविणोदाः तुरीयस्थानः प्रार्थ्यते । चतुर्थवारं यजामह इति यजनिक्रयाविशेषणतया तुरीयपादग्रहणेऽपि समानमेव भवति तात्पर्यम् ॥

### एकादशीमृचमाह-

अश्विना पिबंतं मधु दीर्चप्री शुचित्रता । ऋतुना यज्ञवाहसा ॥११॥ अश्विना पिबंतम् मधुं दीर्चप्री इति दीदिऽअग्नी शुचित्रता ऋतुनां यज्ञऽवाहसा ॥

हे अश्विना अश्विनौ, ऋतुना दिव्यसमयानुसारेण मधु मधुरं सोमं पिबतम् । कीदशौ दीदान्नी दीदिः दीप्तः अग्नः ययोस्तौ (दिन्न धातोरम्यासः छन्दिस रूपम्) 'अश्विनौ नै देवानां भिषजावश्विनावष्वर्यू धर्म सम्भरतः' इति ऐतरेय-आग्नणं अश्विनौः अग्निमन्थनग्रुपपादयति । ऋक्संहितायामन्यत्र (१०-२४-४) ऋषिणा निमदेन 'ईळितौ' अश्विनौ परस्परसङ्गतौ अग्नि निर्माधितवन्तौ-इत्यर्थको मञ्चवर्णश्च भवति । अन्तरर्थानुसारेण तात्पर्ययोजने रसवान् भवति 'दीद्यग्नी' इति मञ्चर्यः शब्दार्थः । अश्विनोर्व्यापारः प्रथमानुबाके प्रतिपादितः । 'दीद्यग्नी' इति सक्देव अग्रुक्तं ऋक्संहितायाम् । अन्यत्र बालखिल्यस्केषु सक्कत् । उभयत्र च अश्विनोर्विधे-वणम् । श्रुचिव्रता ग्रद्धकर्माणौ यज्ञवाहसा यज्ञस्य प्रापयितारौ ॥

द्वादवीमृचमाइ-

गाहिपत्येन सन्त्य ऋतुनां यज्ञनीरेसि । देवान् देवयुते यंज ॥१२॥ गाहिऽपत्येन सुन्त्य ऋतुनां युज्ञुऽनीः असि देवान् देवुऽयुते युज् ॥

गाहिपत्येन गृहपतिलेन हेतुना सन्त्य सनने दाने भव (षणु दाने भवेत् छन्दसीति यत्, अन्यच छान्दसम्) हे अग्ने ऋतुना ऋतनुसारेण यज्ञनीः यद्यस प्रापिता असि भवसि । देवयते देवकामाय यजमानाय देवान् यज । अप्रिः यजमानाय खयं गाईपत्यं वहन् दानािभकारी भवति, तसात् यजमानसार्थाय स एव देवान् यष्टुं प्रभवति । सन्त्य इत्यत्र सनने भवः साधुर्वा स्थात् । भवश्चेत् यजमानेन कृते स्वार्थत्यागरूपे दाने इति ग्राह्मम् । साधुश्रेत् दाता सोऽग्निरिति स्पष्टम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे एकोनत्रिशो वर्गः

चतुर्थेऽनुवाके आ ता बहन्तिति पश्चमं नवर्च स्रक्तम् । ऋषिच्छन्दसी पूर्वषत् । इन्द्री देवता ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ-

आ स्वा वहन्तु हरेयो वृष्णं सोमेपीतये । इन्द्रं त्वा सूरवक्षसः ॥१॥ आ त्वा वृह्यन्तु हरेयः वृषेणम् सोमेऽपीतये इन्द्रे त्वा सूरंऽचक्षसः ॥

हे इन्द्र वृषणम् वर्षितारं त्वा लां हरयः अश्वाः लदीयाः सोमपीतये सोमपानाय आवहन्तु आनयन्तु । त्वा लां सूरचक्षसः धरवत् चक्षो दर्शनं येवां ते सर्यतुल्यदृष्ट्य इत्यर्थः (चक्षेरसुन् छन्दिस)। ते हरयः आवहन्तिति सम्बन्धः। ला इति द्विराष्ट्रतिरादराशी, अर्धर्चभेदाच । इन्द्रख हरीणां दर्शनानि सूर्यसेव दूर-गामीनि दीप्तानि च मवन्ति । सूर्यदर्शिनस्ते हरय इत्येकेषां व्याख्यानेऽप्यदोषः । द्राचक्षस ऋतिज इति सायणीयम् । तर्हि न तैर्मानुषैर्माव्यम् । ये च यज्ञशालामल-ङ्कर्बाणाः यथाविधि वेदपाठिनः यज्ञकर्मपरिसमाप्तौ खकर्मपरिश्रमानुरोधेन यथोक्त-दक्षिणालाभसन्तुष्टाः निवर्तनते, न ते धरचक्षसः । अथेमे च ऋतिजो देवाश्वेत्, तेषाः न तत् कर्तव्यम् । इन्द्रस्य बोढारो हरयः, न ऋतिजः, सर्वीन् देवान् आवहस्रप्निः गीयते । इन्द्रश्च सर्वेदेवैरागच्छतीति च श्रूयते । क श्रूयते देवा ऋतिग्भूता इन्द्रं आवहन्तीति? 'स्रचक्षसो' देवाः स्युः, देवलं प्राप्ता ऋषयः स्युः । इह तु न सा प्रसिक्तःः हिर्य एव प्रसक्ताः उत्तरत्रापि स्रकेऽसिन् हरिप्रशंसैव प्रकृतेत्यसंशयम् । नैतयुक्तं यत् स्रस्चक्षस ऋतिज इन्द्रावहनाय आहूयन्त इति ॥

### द्वितीयामृचमाह—

इमा धाना घृत्रस्तुवो हरी इहोपे वक्षतः । इन्द्रं सुखर्तमे रथे ॥२॥ इमाः धानाः घृत्रस्तुवेः हरी इति इह उपे वक्षतः इन्द्रम् सुखरतमे रथे ॥

इमाः पुरोवर्तिन्यः घृतसाधिताः अत एव घृतस्नुवः घृतं स्नुवन्ति प्रसा-वयन्तीति घृतस्तुवः ताः धानाः भृष्टयवतण्डलरूपाः उद्दिश्य, हरी इन्द्रसाश्ची इह यजनकर्मणि इन्द्रम् सुखतमे रथे अवस्थाप्य उपवक्षतः वेदिसमीपे वहताम्, प्रार्थनायां लिङ्थें लोड्थें वा लेट् । घृतेन यवतण्डलानां भर्जनेन साधु साधिताः धानाः घृतं स्नावयन्ति । ता इमाः हर्योः प्रोत्साहनार्थाः । यज्ञे हर्योः ऋजीपं भागो श्वानाश्च इति स्कन्दस्वामी । बहिर्यागपरस्य तात्पर्यस्यास्य जीवभूतो धानाशब्दः भृष्ट-यवतण्डुलेपु रूढः । यागोपयोगार्थानि द्रव्याणि घृतपयोदधिप्रभृतीनि सङ्केतभृतानीति असाभिः प्रतिपादितं अत्रावधातव्यम्, यवतण्डलतद्विकारधानापुरोडाञादयः असमय-श्वरीरसम्बन्धलक्षकाः । यद्यपि धानं धानी धानाः इति त्रीण्यपि धारणार्थस्य दधातेः रूपाणि, रूढिभेदात् धानं धानी वा आधारपात्रं आसनं वा अभिधत्ते, न तथा धानाः। तथाऽपि तासां शरीरधारकलं, बुद्धिगतदीप्तिवाचकघृतस्राविणीलं च अवयवार्थवलात् सङ्केतार्थनलात् घृतस्तुव इति विश्वेषणोपादानाच बोध्ये । बहिर्यागे हर्योर्भोज्या भानाः । अन्तर्यागे हर्योः प्रदीप्तप्राणबलयोभीग्याः असमयश्रीरगतधारणाशक्तिविशेषाः । ऋक्-संहितायां प्रायशः सर्वत्र इन्द्रायैव भानाः पच्यन्त इति श्रुयते । याज्ञिकग्रन्थेष्वेव इयी-र्भागो भाना उक्ताः । तत्रापि अन्तरर्थ उपपादितः । इन्द्रायैन धाना इति निर्णायका मञ्जवणी बह्वो भवन्ति । इन्द्रस्तीकार्या 'घृतस्तुवो धानाः' तु अञ्चमयश्चरीरोपहित-दीप्तिमरित-धीवृत्तिविश्वेषा इति प्राह्मम् । ताद्यीर्धानाः दिन्यप्रकाश्चमनोधामस्वामिनः इन्द्रस स्त्रीकार्या भवन्ति । प्रत्यहं ईद्याः 'धानाः' परस्परं सुसङ्गता इन्द्रश्रुद्दिश्य क्रिविनेवेदयन् 'श्रुङ्क्ष्य' इति प्रार्थयते 'दिवे दिवे सद्द्यीः अद्धि भानाः' (१-१५-१) इति । अन्यत्र 'म इन्द्राय सुनवत् सोममद्य पचात् पक्तीः उत भुजाति भानाः' (१-१४-७) । यागद्रव्याणां सङ्गेतात्मकते विचार्यमाणे, दिध-भानादिश्चदानामनयनाभी गूढार्थ-द्वारसुद्धाटयेदिति बोध्यम् । उद्देशपूर्यकं भानादिद्रव्याणि सङ्गेतरूपतया स्वापित्वा अन्तर्भागार्थाः मन्त्रवर्णाः प्रवृत्ता इति प्रदर्शयितुं भानाश्चदप्रस्तावेऽत्र किश्विद्विस्तृतं विवरणम् ।।

वृतीयामृचमाइ-

इन्द्रं प्रातहिवामह इन्द्रं प्रयत्येष्वरे । इन्द्रं सोमस्य पीतये ॥३॥ इन्द्रेम् प्रातः हुवामहे इन्द्रेम् प्रथ्यति अध्वरे इन्द्रेम् सोमस्य पीतये ॥

इन्द्रम् प्रातः सवनारम्भे हवामहे आह्वयामः । अध्वरे यज्ञे प्रयति प्रवृत्ते चलित सित इन्द्रम् हवामहे इति सम्बन्यः । इन्द्रम् सोमस्य पीतये पानाय हवामहे । असाकं सर्वानुभूतिरसः सोमशन्दलक्षितः इन्द्रायार्प्यते, तसात् सवने प्रकान्ते प्रवृत्ते समाप्ते च इन्द्राह्वानमेव नः सर्वदा साधनं शरणं चेति भावः ॥

चतुर्थीमृचमाह—

उपं नः सुतमा गंहि हरिभिरिन्द्र केशिभिः। सुते हि त्वा हर्वामहे ॥४॥ उपं नः सुतम् आ गृहि हरिऽभिः इन्द्र केशिऽभिः सुते हि त्वा हर्वामहे ॥

हे इन्द्र, नः असाकं सुतम् सोमं प्रति उपागिह समीपमागच्छ । कैः बोदृभिः १ केशिभिः हारिभिः प्रलम्बकेसरैरश्वैः । हि यसात् सुते सोमे बिभ-युते (निमित्तसप्तमी) त्वा तां ह्वामहे आह्वयामः, तसात् 'उपागिह' इति सम्बन्धः । केशिभिरिति हरिविशेषणस्य प्रयोजनं प्रागुक्तम् ॥

पश्चमीमृचमाह-

सेमं नः स्तोममा गृह्यपेदं सर्वनं सुतम् । गोरो न तृषितः पिंब ॥५॥ सः इमम् नः स्तोमम् आ गृहि उपं इदम् सर्वनम् सुतम् गोरः न तृषितः पिंब ॥ 28 सः इमं इति संहितायां सुलोपः । सः तं नः असाकं इमं स्तोमम् स्ववं आगहि आगच्छ, आकर्ण्य अङ्गीकृविंत्यर्थः । सुतम् अभिषुतसोमं इदम् सव-नम् यजनं उप उपेहि । उपेत्य तृषितः गौरो न तीव्रपिपासः गौरमृग इव पिब सोममिति शेषः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे त्रिशो वर्गः

षष्टीमृचमाह-

हुमे सोमांस इन्दंवः सुतासो अधि बहिषि । ताँ ईन्द्र सहसे पिब ॥६॥ हुमे सोमांसः इन्दंवः सुतासः अधि बहिषि तान् हुन्द्र सहसे पिब ॥

इमे सोमासः सोगाः इन्द्वः (उन्दी क्रेदने इत्यख रूपम्) क्रेदनयुक्ताः आर्द्राः सुखकरा इत्यर्थः। बर्हिषि अन्तरे वेद्यां आसने अधि उपरि सुतासः अभिषुताः अवस्थिताः। तान् तथा त्वत्पानाय संस्कृतान् अंश्वाहुल्यलक्षकपात्रभेदेषु अवस्थितान् सोगान् हे इन्द्र सहसे बलार्थ पिछ । अत्र 'अधि' आधिक्येन 'सुतासः', 'बर्हिषि' यज्ञे इति सायणः। 'अधि बर्हिषि' इत्यत्र असदुक्तार्थों न क्षपयित स्थूलपक्षीयं आशयम्, बर्हिश्शब्दस्य कर्मणि दर्भे रूढेः। 'अधि' उपरि 'बर्हिषि' इत्येव स्कन्दस्वामी।।

सप्तमीमृचमाह-

अयं ते स्तोमों अग्रियो हृदिस्पृगंस्तु शन्तंमः । अथा सोमं सुतं पिंब ॥७॥ अयं ते स्तोमः अग्रियः हृदिऽस्पृक् अस्तु शम्ऽतंमः अर्थ सोमंम् सुतम् पिंबु ॥

हे इन्द्र, अयम् असदीयः स्तोमः स्तोत्रविशेषः अग्नियः श्रेष्ठः ते तव हृदिस्पृक् हृदि स्पृश्वतीति हृदिस्पृक् (तत्पुरुषे कृति बहुलमित्यलुक्) हृदयङ्गमः शन्तमः सुखतमः अस्तु भवतः। अथ हृदयस्पृशः अत्यन्तसुखप्रदसः असः स्तोत्र-विश्वेषसः अङ्गीकारात् परं सुतम् अभिषुतं सोमम् पिञ ॥ अष्टमीमृचमाह-

विश्वमित्सर्वनं सुतमिन्द्रो मद्याय गच्छति । वृत्रहा सोर्मपीतये ॥८॥ विश्वम् इत् सर्वनम् सुतम् इन्द्रीः मद्याय गुच्छति वृत्रुऽहा सोर्मऽपीतये ॥

वृत्रहा सर्वावरकतमश्यिरस्य ज्योतिर्विज्ञानशक्तिसंहितशत्रोरस्रस्य वृत्रस्य घात्रक इन्द्रः सुतम् सुतसोमम् सोमाभिषवयुक्तमिति यावत् विश्वम् इत् सर्वमिष स्वनम् यजनम् सोमपीतये सोमपानाय मदाय तज्जन्यसम्भदाव आनन्दाय इत्यर्थः गच्छिति प्रामोति । यत्र यत्र सोमेन देवयजनं चलति तत्र सर्वत्र तदङ्गी-काराय सिद्धो भवितन्द्रः सित्रिहितो भवति ॥

नवमीमृचमाह-

सेमं नः काममा एण गोभिरश्वैः शतकतो । स्तर्वाम त्वा खाध्येः ॥९॥ सः इमम् नः कामम् आ पृण गोभिः अश्वैः <u>शतकतो</u> इति शतऽक्रतो स्तर्वाम त्वा सुऽश्राध्येः ॥

हे शतकतो बहुकर्मन् बहुपज्ञ वा, सः तादृशस्तं नः असाकं कामम् अभीप्सितमर्थं आपृण आपूर्य (पृण प्रीणने, इत्यस्य रूपम्)। गोभिः अश्वैः च सह काममापृणेति सम्बन्धः। वयं स्वाध्यः सुष्ठु आध्यानपराः सन्तः त्वा लाम् स्तवाम । सु-आङ्-पूर्वकस्य ध्ये चिन्तायामित्यस्य स्वाधीः इति प्रथमैकवचनान्तं रूपम्। स्वाध्य इति बहुवचनम् । गावः अश्वाश्च चतुष्पादः पश्चवः प्रेप्सिता इति स्थूलार्थ-पराणां मतम् । गोश्चव्हलक्षिताः प्रज्ञांशवः, अश्वश्चदलक्षिता भोगसामध्यसम्पन्नाः कियाशक्तिमृलभूतप्राणवलवाहिन इति सर्वत्रामिमतमस्नाकम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे एकत्रिंशो वर्गः

चतुर्थेऽनुवाके इन्द्रावरुणयोरित्यादिकं षष्ठं नवर्चं सक्तम् । इन्द्रावरुणदेवताकम् । ऋषिच्छन्दसी पूर्ववत् । युवाकु हीत्यादिके द्वे ऋचौ पादिनचृत्रामकच्छन्दोयुक्ते इत्ययं विश्वेषः ॥ तत्र प्रथमामृचमाह-

इन्द्रावर्रणयोर्हं सम्राजोरव आ वृणे। ता नो मृळात ईहरो ॥१॥ इन्द्रावर्रणयोः अहम् सम्दराजोः अवेः आ वृणे ता नः मृळातः ईहरो॥

अहम् सम्राजोः सम्यग्राजमानयोः इन्द्रावरुणयोः इन्द्रो वरुणश्च तयोः अवः वर्धनं मयीति शेषः, आवृणे प्रार्थये। ता तौ देवौ ईट्ट्रो एवंविधेऽसदीय-वरणे निमित्तभूते नः अस्मान् मृळातः सुखयतः । अवः-अवधातोरसुन्, रक्षणं वर्धनं वा भवति। उपासकस्य अन्तरे देवानां जन्म वर्धनं च अन्तर्यागफलांशभूते सः। मृळातः – मृद्ध सुखने, प्रार्थनायां लिङ्थें लेट् । इन्द्रः स्वर्धामाऽपि दिव्येन मनसा धीसम्राड् भवति । वरुणस्तु ऋतसद्या, ऋतवर्धनः, ऋतस्पृक् ज्योतिर्मय इति विशेषो प्राद्धः। उभयोन्तन्तं प्रथमानुवाके प्रस्तुतम् ॥

द्वितीयामृचमाह-

गन्तांग हि स्थोऽवंसे हवं विप्रस्य मार्वतः । धृतीरां चर्षणीनाम् ॥२॥ गन्तांरा हि स्थः अवंसे हवंम् विप्रस्य माऽवतः धृतीरां <u>चर्ष</u>-णीनाम् ॥

दे इन्द्रावरुणो, युवां अवसे अवितुं (अवतेः तुमर्थे से) अन्तर्याजिनो वर्ध-नायेत्यर्थः, मावतः मद्रिधस्य (वतुष्-प्रकरणे छन्दिस साद्द्रय उपसङ्ख्यानम् ) विप्रस्य मेघाविनः हवम् आह्वानं गन्तारो प्राप्तारौ स्थः भवथः। कीद्दशौ चर्षणीनाम् धर्तारा धक्षमं तक्वं देवतारहस्यं वा पत्र्यतां पुरुषाणां धारियतारौ । चर्षणिः पत्र्यति-कर्मा । द्रष्टृणां ऋषीणां योगक्षेमं विभृतो देवाविन्द्रावरुणौ । 'वर्षणयः', न मनुष्य-सामान्यवाचकोऽवभेयः ॥

तृतीयामृचमाह-

अनुकामं तर्पयेथामिनद्रावरुण राय आ। ता वां नेदिष्टमीमहे ॥३॥

अनु आकामम् तर्पयेथाम् इन्द्रीवरुणा रायः आ ता वाम् नेदिष्ठम् ईमहे ॥

हे इन्द्रावरुणा (सांहितिकः हस्यः अकारः) इन्द्रो वरुणश्च उभौ युवां अनुकामम् कामम् अनु कर्मश्रवचनीयः। अनुतिह यथापर्यायतेन ग्रहीतुं शक्य इति सायणस्याभिमतम्, कामस्य पश्चादनुकाममिति च युक्तो विग्रहः। प्रथमोक्ते यथेष्टमित्यर्थः,
द्वितीयोक्ते, स्तोमाकर्णन-सोमपानादिरूप-कामपूर्तेरनन्तरं इत्यर्थः । एवमेव मन्यते
स्कन्दस्वामी— 'सोमस्य च पश्चादनुकामं कामियता तत्पानानन्तरिमत्यर्थः' इति । उमयथाऽप्यसत्पश्चे इन्द्रावरुणयोः कामः गृद्धते। तस्मात् तयोर्यथाकामं कामपूर्तेः पश्चाद्वेति
बोध्यम्। रायः (तृतीयार्थे पष्टी) दिव्येन युवयोर्धनेन आत्तर्पयेथाम् सर्वतः अस्मान्
त्यान् कुरुतम् । ता तौ वाम् युवाम् नेदिष्टम् अतिश्चेन सामीप्यं ईमहे
याचामहे । युवयोरत्यन्तसिक्षकर्षं युवां याचामहे इति याच्यार्थकक्रियायाः द्विकर्मकत्वं
अभ्युपगम्य तात्पर्यं ग्राह्मम् । अथवा तौ युवां नेदिष्टं युष्मदीयं रायं ईमहे इति स्याद्वा
भावः। पूर्वे व्याख्यातारः सर्वेऽपि 'नेदिष्टम्' इत्यस्य तात्पर्यविवरणे विग्रतिपद्यन्ते ।
युवाक्व हि' इति उत्तरस्थामृचि ग्रार्थितस्य दिव्यस्य धनस्य प्रज्ञावलसमृद्धिनिधेः
'नेदिष्टस्य' 'रायः'गृढं प्रतिपादनं भवति । तत्संप्रत्यावेदयामः ॥

चतुर्थीमृचमाह—

\* युवाकु हि शचीनां युवाकुं सुमतीनाम् । भूयामे वाजदानाम् ॥४॥ युवाकुं हि शचीनाम् युवाकुं सुऽमतीनाम् भूयामे वाजऽदानाम् ॥

क युवाकुपदार्थनिर्णयेन मन्नार्थावगती हेशः शिथिलितः स्यात्। यौतेर्मिश्रणार्थात् श्रौणादिके काकु-प्रत्यये परे युवाकुपदं निष्पन्नं, मिश्रितमित्यर्थः । अयमर्थः सायणीयः कर्मपरच्याख्यानोपयोगी भवति । अस्यामृिष्ठ द्विः प्रयुक्तं युवाकुपदम् । प्रथमं 'युवाकु' 'शचीनाम्' कर्मणां सम्बन्धि द्वच्यं सोमरूपं इविः उदकैः द्वच्यान्तरेश्च 'मिश्रितम्' । द्वितीयं तु 'सुमतीनाम्' ऋत्विजां सम्बन्धि स्रोत्रं स्तुत्यगुणैः 'मिश्रितम्' । इदं द्वयं सिद्धं भवति, तस्मात् 'वाजदान्नाम्' अन्नदानप्रभूणां मध्ये वयं स्याम, इति मन्नसारांशः कर्मठपक्षानुसारेण । युवां कामयते युवाकुरिति बहुषु स्थलेषु सायणः । 'दस्ना युवाकवः सुताः' इत्यत्र वीर्यशालिनो बिक्तनः सोमा इत्यक्षाभिः व्याख्यातम् । तत्र सायणव्याख्यामवकम्व्य (३-६२-१) युवपदलक्षितं बलमित्यवोचाम । अत्रापि वीर्यवद्यलबद्धा युवाकु भवति । स्कन्दस्वामिनो वैकिस्पकपक्षानुसारेण युवाकव इति बहुवचनस्थाने एकवचनं प्रयुक्तमिति चेदिभमतमेव तन्नः ॥

हि यसात् श्वीनाम् शक्तीनाम् युवाकु वीर्यं, सुमतीनाम् साधु-धी-श्वीनां युवाकु वीर्यं भूयाम भ्यास (प्रार्थनायां लिङ् सकारलोपण्छान्दसः) । तसात् इन्द्रावरुणो 'नेदिष्ठं ईमहे' इति पूर्वया सम्बन्धः । कीद्यां श्वीनां सुमतीनां वा? वाजदान्नाम् वाजं समृद्धं ददतीति वाजदावानः (आतो मनिन्नित्यादिना बनिप्, छान्दसम्) समृद्धिप्रदानां शक्तीनां शोभनानां साध्वीनां वा प्रज्ञाञ्चतीनां च वयं बलभूताः भूयास इत्यर्थः । समृद्धिप्रदानां शक्तीनां प्रज्ञाञ्चतीनां च यदीर्यं भवति तद्रन्तः स्थाम तदेव वा भवेम । तसान्नेदिष्ठमीमहे, येनेयं सिद्धिः स्थात् । प्रकारान्तर-व्याख्यायां पूर्वयची नास्ति सम्बन्धः । सेयं भवति-हि यसात् श्वीनां युवाकु (वयं) सुमतीनां युवाकु (वयं) तस्मात् 'वाजदान्नां' समृद्धिप्रदानां देवानां मध्ये भूयासेति ॥

पश्चमीमृचमाह—

इन्द्रेः सहस्रदान्नां वर्रणः शंस्योनाम् । कर्तुर्भवत्युवर्थः ॥५॥ इन्द्रेः सहस्रऽदान्नोम् वर्रणः शंस्योनाम् कर्तुः भवति उक्थ्यः ॥

इन्द्रः सहस्रदान्नाम् सहस्रं बह्वर्थकम्, विविधस्य बहोः ज्ञानबलादेः दातृणां कृतुः दानेच्छाबलभूतः दानकारकः कर्तेति यावत् । वरुणः शंस्यानाम् स्तुत्यानां उक्थ्यः सर्वोत्कृष्टलेन स्तुत्यः । उक्थ्यः उक्थं शस्त्रं तत्र स्तुत्वलेन भवः, भवे छन्दसीति यत् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे द्वार्त्रिशो वर्गः

षष्टीमृचमाह—

तयोरिदवंसा व्यं सनेम् नि चं धीमहि । स्यादुत प्ररेचनम् ॥६॥ तयोः इत् अवंसा व्यम् सनेमं नि च धीमहि स्यात् उत प्रऽरेचनम् ॥

तयोः सर्वदातृक्रतुभृतस्य कर्तुरिन्द्रस्य सर्वोत्कृष्टतेन शंसनीयस्य वरुणस्य च डमयोः अवसा असासु वर्धनेन वयम् दिन्यधनकामाः सनेम सम्भजेम, रूम्बन्यं लभेमहि, लब्धं च निधीमहि च उपभ्रक्ताविश्षष्टं अमितलात् निधिविभ-दम्मः उपभोगाय यावदपेश्वितं तावतोऽप्यधिकं वर्तते तद्धनं, तस्मात् तिभक्षेपवद्रस्यते ।

अपि च बावदस्माभिर्निधातुं शक्यं, तदिष अतिरिच्य बर्तते तदित्याह— उत अपि च प्ररेचनम् प्रकर्षेण अतिरिक्तं स्यात् । तयोरिन्द्रावरुणयोरसासु वर्धनेन यदिव्यं धनं लभ्यते तदपरिमितमित्यर्थः । इदं 'विश्व प्रश्च' इति माधुच्छन्दसी मन्नदृष्टिः स्मर्तव्या । इहापि 'चित्राय राधसे' उत्तरत्राह ॥

## सप्तमीमृचमाह-

इन्द्रीवरुण वाम्हं हुवे चित्राय रार्थसे । अस्मान्त्सु जिग्युर्षस्कृतम् ॥७॥ इन्द्रीवरुणा वाम् अहम् हुवे चित्रायं रार्थसे अस्मान् सु जिग्युर्षः कृतम् ॥

हे इन्द्रावरुणा हे इन्द्रावरुणी (संहितायां इख्र छान्दसः) वाम् युवासुभी हुवे आह्वयामि । किमर्थम् शिवित्राय विविधाय राधसे धनाय । इदं च विचित्रं दिव्यं धनं गोध्यम् । अस्मान् दिव्याय कर्मणे प्रवृत्तान् देनोपासकान् सुजिग्युषः सुष्ठु जयसम्पन्नान् कृतम् कुरुतम् । जिग्युषः – जि जये इति धातोः लिङ्कद्वावे कसुन् । कृतम् करोतेः लोण्मध्यमद्विवचनम् , लङ्कद्वावात् तमादेशः छान्दसः ॥

### अष्टमीमृचमाह—

इन्द्रीवरुण नू नु वां सिषीसन्तीषु धीष्वा । असम्यं शमी यच्छतम् ॥८॥ इन्द्रीवरुणा नु नु वाम् सिसीसन्तीषु धीषु आ असम्यम् शमी युच्छतुम् ॥

इन्द्रावरुणा सांहितिकः हस्तः, धीषु असदीयास वाम् युवां, सिषास-न्तीषु सनितं सम्मक्तं इच्छन्तीषु सतीषु (षण धातोः इच्छायां सन्, ततः धतिर डीप्), असमभ्यम् हार्म सुखं आयच्छतम् सर्वतः दत्तम् । नु क्षिप्रम् दिरां-षृत्तिरतिशयार्था । संहितायां पूर्वस्य दीर्घर्ष्ठान्दसः ॥

नवमीमृचमाह--

प्र वीमश्रोतु सुष्टुतिरिन्द्रविरुण यां हुवे । यामृधार्थे सुधरतुतिम् ॥९॥

प्र वाम् अश्वोतु सुऽस्तुतिः इन्द्रविरुण याम् हुवे याम् ऋधाथे इति सुधऽस्तुतिम् ॥

हे इन्द्रावरुणा इन्द्रावरुणी, सुष्ठुतिः मदीया शोमनेयं स्तुतिः वाम् युवां प्र-अश्नोतु प्रामोतु याम् सुष्टुतिं प्रति, यस्या अङ्गीकरणायेत्यर्थः, हुवे आह्यामि युवाम् । याम् सधस्तुतिम् सहस्तुतिसम्पन्नां अन्तर्यजनिक्रयां ऋधाथे युवां वर्धयेथे । सधस्तुतिम् । हकारस्य धकारव्यत्ययः, पूर्वपदप्रकृतिस्यः, बहुव्रीहिः । तस्यात्, यस्यां इन्द्रावरुणसाहित्ययुक्ता स्तुतिर्वर्वते सा अन्तर्यजनिक्रया इति व्याख्यातम्, सर्वथा अन्यपदार्थप्रधानः समासो भवति । सा च ऋक् सध-स्तुतिरिति सायणस्याभिमतम् । ऋधाथे - ऋधु वृद्धौ, व्यत्ययेन छित्वकरणम् । अन्तर्णीतिणिजर्थतं च । तर्हि अर्धर्वस्थेदं तात्पर्यं भवति । यां 'सधस्तुतिं' ऋचं अन्तर्यजनिक्रयां वा युवां वर्धयेथे, सा युवां प्रकर्षेण व्यामोतिति ।।

इति प्रथमस्य प्रथमे त्रयिस्त्रशो वर्गः चतुर्थोऽनुवाकः समाप्तः

पश्चमानुवाके षट् स्कानि । तत्राद्यं सोमानमित्यादिकं नवर्चं स्कम् । ऋषिच्छन्दसी पूर्ववत् । ब्रह्मणस्पत्याद्या देवता मन्त्रार्थप्रतिपादने तत्र तत्र स्पष्टाः स्युः ॥

तत्र प्रथमामृचमाह-

सोमानं स्वरंणं कृणुहि ब्रह्मणस्पते । कक्षीवेन्तं य औशिजः ॥१॥ सोमानं स्वरंणं कृणुहि <u>ब्रह्मणः पते</u> कक्षीवेन्तम् यः <u>औशि</u>जः ॥

ब्रह्मणस्पतिर्नाम मन्नाधिदेवता भवति । उत्तरत्र 'उत्तिष्ठ' इति ब्राह्मणस्पत्यस्कव्याख्यायां तदीयं तन्तं प्रश्रमिष्यामः । हे ब्रह्मणस्पते एतमामकदेव सोमानम्
सोतारं मां (पुत्र् अभिषवे, सुनोतेर्मनिन्) अभिषवस्य कर्तारमित्यर्थः स्वरणम् स्टबन्दोपतापयोः) प्रकाशनवन्तं कृणुहि कुरु । कक्षीवन्तम् ऋषिमिव इति अध्याहर्तव्यः । यः कक्षीवान् ऋषिः औद्योजः उशिजः पुत्रः प्रसिद्ध आसीत् । इदं च
पूर्वेषां व्याख्यानम् । इव-शन्दाध्याहारो नावश्यकः तं विनाऽपि तात्पर्यसिद्धेः। ऐति-

हासिकः कथीवान् ऋषिः बहुत्र ऋक्संहितायां प्रसिद्ध उपन्यस्तो भवति । अन्तर्थपरे क्याख्याने उशिजः कथीवत्र अवयवार्थानुगमेन तात्पर्य वोष्यम् । इमामृचं विवृण्वन् बास्कः 'कथीवान् कश्यावान् औश्चिजः उशिजः पुत्रः । उश्चिग्वष्टः कान्तिकर्मणः । अपि लयं मनुष्यकथ एवाभिप्रेतः स्थात्' इत्याह । ति उशिक् कान्तिमत् तेजो वा भवति, तस्य अपत्यं तैजसः कथीवान् रहस्यवान् परदैवतरहस्यसम्पन्न इति वाच्यम्, कथ्यशब्दस्य गहनार्थे गोप्यार्थे वा प्रसिद्धेः । इदं चावधेयम् अत्र इत्रश्चदाव्याहार-वर्ज आचार्यदुर्गव्याख्या भवति । 'अपि चैवमन्यथा स्थात् योऽहं सोमानं सोता कथीवान् औश्चिजः, तमेवंगुणविशिष्टं मां प्रकाशनवन्तं कुरु हे ब्रह्मणस्पते' इति । योऽहमौश्चिजः कान्तिजनमा तैजसः, तं सोमानं सोतारं कथीवन्तं परमरहस्यविश्वं मां स्वरणं प्रकाशनवन्तं देवेषु प्रख्यातं कुणुहि कुरु, ब्रह्मणस्पते हत्युपपन्नतरम् ।।

#### द्वितीयामृचमाइ-

यो रेवान् यो अमीवृहा वंसुवित्पृष्टिवर्धनः । स नः सिषकु यस्तुरः ॥शाः

यः रेवान् यः अमीव्ऽहा वसुऽवित् पुष्टिऽवधैनः सः नः सिष्कु यः तुरः॥

यः त्रझणस्पतिः रेवान् धननान् यः च अमीवहा हिंसितॄणां हन्ता, अमीवा व्याख्यातः (१-१२-७) वसुवित् नसुनः द्रव्यस्य लम्भयिता (अन्तर्भावितण्यर्थः) पुष्टिवर्धनः पुष्टेः वर्धयिता च भवति, यः तुरः वेगवान् च (तुर सरणे) सः नः असान् सिष्कु समवैतु (षच समवाये श्रुविकरणम्) अस्माभिः सदा संयुक्तो मवतु । मन्त्रवाचामिष्ठातुर्व्रझणस्पतेः धनवन्तादिगुणवैशिष्ट्याभिवर्णनात् सर्वार्थसिद्धिर्भन्नैरिष्ट-प्राप्तिरिनष्टपरिहारश्च भवन्तीति आपसम्प्रदायविदां मतं सामान्यतः सचितं षोध्यम् । विशेषतस्तु ब्रह्मणस्पतेः प्रसादाद् गुप्तस्य सर्वस्यार्थस्याविष्कारः, अप्राप्तस्य प्राप्तिः, प्राप्तस्य वर्धनेन रक्षणं, रहस्यस्य प्रकाशः इत्यादयो वाचो महिम्ना सिद्ध्यन्तीति बोध्यम् । अत्य एव पूर्वस्यापृचि 'कक्षीवन्तं (मां) स्वरणं कृणुहि' इति प्रार्थितम् । अस्यां ऋषि मन्त्रवाक्पतेर्देवस्य अन्तर्थाजिनोपसकेन नित्यसंयोगः प्रार्थितः । तथा 'मा नः श्रंसः' इत्युत्तरस्यां 'ताहश्चो मन्त्रपतेर्महिमा, येन कविनमन्तर्याजिनं यजनविधातिनामयज्वनां

रथोगुणविशिष्टानां मानुवाणां वा बलिष्ठाऽपि बाणी न प्रभवेत् स्प्रष्टुम् ' इत्साह ॥ , तियामृत्यमाइ---

मा नः शंसो अरेरुषो धूर्तिः प्रणुद्धात्यस्य । रक्षा णो ब्रह्मणस्पते ॥३॥ मा नः शंसेः अरेरुषः धूर्तिः प्रणेक् मत्यस्य रक्षे नः <u>ब्रह्मणः पते</u> ॥

हे ब्रह्मणस्पते भगवन्, अररुषः अप्रयच्छतः, देवेभ्यो यो न ददावि तसायज्वनः देविधकारमाचरतः शंसः शंसनं, 'आशंसा विनाशाद्यभिलाप' इवि स्कन्दलामी । तदाविष्कारकं वचनं नः असान् मा प्रणक् मा सम्प्रणक्त । तथा मर्त्यस्य मरणशीलस्य मद्यस्य धूर्तिः हिंसा 'मा प्रणक्' इति सम्बन्धः । नः असान् रक्ष्म पाहि । अररुषः – रातिदीनाथों धातः छान्दसः, तस्य लिङ्गद्भावे कसुन्, 'रिरवान्' न रिरवान्, तस्य अदातुरित्यर्थः । प्रणक् – पृची सम्पर्के, श्रम्विकरणम्, लङ्कित्, अन्यत् सर्व छान्दसम् । धूर्तिः – धुवी हिंसायाम्, किच्प्रत्ययः ।

ऋचोऽस्याः प्रकारान्तरेण अन्वयं प्राहु:- अररुषो मर्त्यस्य धूर्तिः शंसः नः मा प्रणक् इति । अत्र धूर्तिः हिंसकः, शंसः वाग्विशेष इति सायणीयम् ॥

चतुर्थीमृचमाइ---

स घो वीरो न रिष्यति यमिन्द्रो ब्रह्मणस्पतिः । सोमो हिनोति मर्लम् ॥४॥

सः घ वीरः न रिष्यति यम् इन्द्रेः ब्रह्मणः पतिः सोर्मः हिनोति मत्यम् ॥

सः घ स एव पुमान् अन्तर्याजी वीरः वीर्योपेतः भवन् न रिष्यति न विनश्यति (रिष धातुर्हिसार्थकः, अत्र कर्मणि तिप् छान्दसम्, न हिंखत इत्यर्थः) यम् मर्त्यम् मनुष्यं ब्रह्मणस्पतिः देवः हिनोति लरयति (गतौ वदौ च पठितो धातुः, तथाऽपि नायं गतिसामान्यमभिधते) यं इन्द्रः हिनोति, तथा यं सोमः हिनोतीति सम्बन्धः । वैदिके यजनशन्दवाच्ये चिरन्तने योगे अनुदिनप्रवृद्धिः नित्यन्

मूर्चिगमनं च ऋतन्योतिःशन्दवाच्य-परदेवतसम्पष्ठन्धि यावत् अवश्यं भवतः । तादशी यात्रा अनलसस्य वीरस्य आर्यस्य नित्योद्यमस्य पुरुषस्यैव सिद्ध्यति । तत्रापि देवानां साद्याय्यमपेक्ष्यते । तसाद् देवराहिन्द्रः तस्य वाग्वीर्यमूलभूतो ब्रह्मणस्पतिः सम्मदवल-भूतः सोमश्र उपासकं वीरं तरयन्तः प्रतिपादिताः ॥

पश्चमीमृचमाइ-

त्वं तं ब्रह्मणस्पते सोम् इन्द्रेश्च मर्त्यम् । दक्षिणा पात्वंहेसः ॥५॥ त्वम् तम् ब्रह्मणः पते सोमः इन्द्रेः च मर्त्यम् दक्षिणा पातु अहंसः ॥

प्रागुक्तासिस्रो देवता अत्रोक्ताः । दक्षिणा सिषका । सा च देवी साध्वसाधु-सत्यासत्यविवेचनशीला सहजावबोधरूपिणी शक्तिः । ऋतज्योतिषः प्रादुर्भावात् प्रागु-दयद्योतिन्या उपसः विभूतिभूतेति दक्तान्तरचर्चया देवतान्तरसाहचर्यात् प्रकरणवश्चाच निर्णेतं शक्यम् । दक्षपदार्थविचारे प्रागसदुक्तार्थाद् दक्ष-भातोर्निष्पन्नः दक्षिणा-शब्दः । 'द्वदक्षिभ्यां इनन्' ॥

तम् मर्त्यम् उपासकं हे ब्रह्मणस्पते त्वम् अंहसः पापात् पाहि इति पुरुषव्यत्ययेन योजनीयम् । तथा सोमः पातु रक्षतः, इन्द्रश्च पातु दक्षिणा च पातु । अंहः पाप्मा, निर्ऋतिरित्यनर्थान्तरम् । अस्य दुरितस्य स्वरूपं अनृतम् , नित्य-कल्याणपरिपन्यि भद्रपदार्थविचारे प्रतिपादितम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे चतुर्खिशो वर्गः

षष्टीमृचमाह-

सर्द्सरपितमञ्जुतं प्रियमिन्द्रेस्य काम्यम् । सिनं मेधामयासिषम् ॥६॥ सद्सः पितम् अञ्जीतम् प्रियम् इन्द्रेस्य काम्यम् सिनम् मेधाम् अयासिषम् ॥

इमाश्रतस्र ऋचो नराशंस इत्यन्ताः सदसस्पितदेवताकाः । सदसस्पितरिप्रिरेव अवति, तन्मृर्तिविशेषो वा । अत्र 'अद्भुतम्' इति लिङ्गम् । प्रागुक्तम् (ए. ४०-८१) । अन्ते 'नराशंस' इति, स चाग्निरिति यास्कः । विचारितं चेदमाप्रीयक्तप्रसक्तौ (ए. १८४-१८६) । सदसस्पतिम् एतकामकं देवं अयासिषम् प्रापम् (या प्रापणे, छक्) की दशम् ? अनुतम् महान्तम्, महन्नामैतत्, आश्चर्यकरित्यदोषः । इन्द्रस्य प्रियम् प्रीतिहेतं काम्यम् कामियतं योग्यं सिनिम् दातारं (पण् दाने) दानमेव वा, लामस्कपित्यर्थः, मेधाम् मेषाभूतं धारणात्मकप्रवासकपित्यर्थः । मेथां लम्धं उक्तगुणविशिष्टं देवं अयासिषिति सायणीयम् ॥

सप्तमीमृचमाइ-

यस्मदितं न सिद्धर्यति युज्ञो विपश्चितंश्चन । स धीनां योगीमन्वति ॥७॥

यसात् ऋते न सिद्धर्यति युज्ञः विपःऽचितेः चन सः धीनाम् योगम् इन्वृति ॥

यसाद् ऋते येन सदसस्पितना विना विपश्चितश्चन मेधाविनोऽपि प्रश्नोजनलसापीत्यर्थः यज्ञः न सिद्धयित ऋषिः प्रश्नाचश्चरपि सदसस्पतेरग्नेरेव यजनतत्रं शिक्षते, तसात् तेन विना न यश्चसिद्धिरित्युक्तम् । सः देवः धीनाम् बुद्धीनां, दिव्याध्विन गच्छतः पुरुषस सम्भाविनीनां विसंवादिनीनां बुद्धीनामित्यर्थः, योगम् सम्बन्धम् परस्परसंवादरूपम् इन्वित प्रामोति तदर्थं यातीत्यर्थः (इवि-च्याप्ती, इदितः नुम्, शन्विकरणम्) ॥

अष्टमीमृचमाइ-

आहंभोति ह्विष्कृतिं प्राश्चं कृणोत्यध्वरम् । होत्रा देवेषु गच्छति ॥८॥ आत् ऋभोति ह्विःऽकृतिम् प्राश्चम् कृणोति अध्वरम् होत्रा देवेषु गुच्छति ॥

आत् अनन्तरम्, सदसस्पितना निरुद्यमानस्य 'धीनां योग'स्य सिद्धेः परं इत्यर्थः । सः देवः हिविष्कृतिं दिविषः कृतिः सम्पादनं यस्य तं अन्तर्यागपरं (पूर्वपदप्रकृतिस्तरो बहुत्रीहिः) ऋभ्नोति वर्षयति (अन्तर्भावितण्यर्थः) अध्वरं (सहपं प्रागुक्तम्) यहम् प्राश्चम् प्रकर्षेण गच्छन्तं प्रकृष्टगतिकमित्यर्षः (प्रपूर्वकस्य विश्वतेर्गत्यर्थस ह्रपम्) कृणोति करोति । होन्ना (वाङ्नाम) बाह्यत्री वाङ् देवेषु मध्ये गच्छति तान् प्रामोतीत्यर्थः ॥

नवमीमृषमाइ-

नगुशंसं सुधृष्टेम्मपंश्यं सप्त्रथंस्तमम् । दिवो न सद्यमखसम् ॥९॥ नगुशंसम् सुऽधृष्टेमम् अपेश्यम् सप्त्रथंःतमम् दिवः न सद्गेऽ मखसम् ॥

नराशंसम् सदसस्पतिमृति अप्ति अप्त्यम् दृष्टवानसि- इति सीयं देवतासाश्वात्कारं वृते । अप्रिरेवायमिति स्कन्दस्वामीया पिक्किरियं भवति 'आप्तु पर्श्वु यञ्चसाधनहिक्कृतिसमर्थनाद्यप्तिकर्मदर्शनात् तहैवस्वाश्वतस्त्रश्रवः' इति । कीद्दशमपत्रयम् दृष्ट्यस्यः । सप्रथस्तमम् प्रख्याततमम् (सद्द प्रथसा वर्तत इति सप्रथः, सर्वषात्रम्यः असुन् अतिशयेन तम्) । दिवः द्युलोकस्य (सम्बन्धिनम्) सद्ममस्वसं न गृह-यञ्चकारिणम् इव स्थितम् (मस्तो यञ्चः तत्करोति मस्त्रयति यञ्चकारी मस्तः, सबनि गृहे मस्तः, मस्तो मस्त्रपर्याः) स्वलोंकगृहयाजी इव स्थितो नराशंसः, तमपत्रयम् । 'सग्न-मस्तं प्राप्तते अप्ते पृथिवी मस्त्रेम्य' इत्युदाहृतं स्कन्दस्वामीये । देवानां समान्यस्तानं यञ्चगृहं सद् उच्यते । तथ्च विशालं बहुभूमिकं ऋषेरन्तर्याजिनः अन्तरं स्थानं मवित । तस्य पतिरिप्तः स्वयं यञ्चमारं वहन् स्वलोंकगृहस्यो यञ्चाकारीव व्यमासत इति ऋषिदृष्टः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पञ्चित्रिको वर्गः

पश्चमेऽनुवाके द्वितीयं अग्निमारुतं प्रति त्यमिति नवर्चे सक्तम् । ऋषिच्छन्दसी
पूर्ववत् ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ-

प्रति त्यं चार्रमध्वरं गौपीथायु प्र हूंयसे । मुरुद्धिरम् आ गीहि ॥१॥

प्रति त्यम् चार्रम् अघ्वरम् गोऽपीथार्य प्र हु<u>यसे</u> मुरुत्ऽभिः अग्ने आ गृहि ॥

हे अग्ने त्यं तं मयाऽनुष्ठीयमानिममं चारुं स्पृहणीयं अज्ञवैकस्यरहितं अध्वरं यद्मम् प्रति उद्दिश्येत्थर्थः गोपीथाय गौः सोमरसः तस्य पीभसे पानाय प्रहूयसे प्रकर्षेणाहृतोऽसि । अतः मरुद्धिः सह आगहि आगच्छ । स्यच्छव्दः सर्वनामतच्छव्दपर्यायः । बहिर्यागस्रेव अन्तर्यागस्यापि अङ्गानां परस्परसम्बन्धः स्रसङ्गतः स्यात् । तेन चारुः सुन्दरः स्यादध्वरः । गोश्चव्देन विकृतिर्गव्यं पयो भवति । सर्वस्यापि हिवयः अञ्चपद्वाच्यभोज्यतसाम्यात् प्रधानभोज्यतया सोमस्य प्रसिद्धेश्व गौः सोमरस इति पूर्वेव्याख्यातम् । मरुतोऽधिकृत्य प्राक् किञ्चिदुक्तम् । पुरस्ताच प्रसक्तौ वश्यते । मरुतश्चव्योगः प्राणमयधामानः ऐन्द्रच्योतिर्शव्दिषितानां धीवृत्तीनां दिव्य-गितिविधायिनः प्रवातप्रायप्रेरणाः देवविशेषाः । अत एव धीप्रकाश्चयोतकस्य गव्यस्य श्रहणाय 'गोपीथाय' तैः सह अग्नेरागमनं प्रार्थत इत्यलं विस्तरेण ।।

#### द्वितीयामृचमाह-

नृहि देवो न मत्यें महस्तव कतुं पुरः । मुरुद्धिरम् आ गहि ॥२॥
नृहि देवः न मत्येः महः तवं कतुंम् पुरः मुरुत्ऽभिः अग्ने आ गृहि ॥
हे अग्ने, महः महतः, (तलोप रूछान्दसः) तव कतुं प्रज्ञां अध्यवसायादमकं कियावलं वा उछङ्घण पुरः अन्यः देवः न हि न भवति खछ । तथा मत्यः
न भवति । महतस्तव कृतुमत्येतुं देवो वा मत्यों वा न प्रश्रुरित्यर्थः । मरुद्भिरित्यादि
पूर्ववत् ॥

### तृतीयामृचमाइ-

ये महो रर्जसो विदुर्विश्वे देवासो अहुहै: । मुरुद्धिरम् आ गिहि ॥३॥ ये महः रर्जसः विदुः विश्वे देवासं: अहुहै: मुरुत्ऽभि: अग्ने आ गृहि ॥ हे अग्ने, ये अहुहः अद्रोग्धारः, लोतारमाश्रितं ये न वश्चयन्ति ते विश्वे देवासः सर्वे देवाः सप्तविधमरुद्धणाः महः महतः (तलोपः) रजसः लोकस्थ (दितीयार्थे पष्टी) महदन्तिरिश्चं, रजदशन्दो लोकवचनः अन्तिरिक्षे प्रसिद्धः विदुः जानन्ति । मध्यम-स्थानाः मध्यमं लोकं सर्वे विदन्ति । तैः मरुद्धिरित्यादि पूर्ववत् ॥

चतुर्थीमृचमाह—

य उया अर्कमानृचुरनाधृष्टास ओर्जासा । म्रुइद्विरय आ गिहि ॥४॥ ये उयाः अर्कम् आनृचुः अनाधृष्टासः ओर्जासा म्रुरुत्ऽभिः अप्ने आ गृह्चि ॥

ये मरुतः उद्याः श्राः ओजसा बलेन परकीयेन अनाधृष्टासः अप-धर्मिताः अनिभृता इत्यर्थः, अर्क अर्चनं ऋगात्मकं स्तोत्रं आनृचुः अर्चनित (ऋच गति-पूजनयोः इत्यस रूपम्, गीतं गायन्तीतिवत्, लढथें लिट्) । अर्कम् उदकमिति सायणः, इन्द्रमिति स्कन्दस्वामी । उभयत्र श्रुत्युदाहरणेन समर्थितम् । स्तोत्रं वीर्यवत्तरं विधातं सर्वसम्पद्धर्षिणमिन्द्रं प्रापयितं अप्छन्दलक्षितदिन्यशक्तिवाहिनीः प्रेरियतं वा प्रभवन्ति श्रूरा इन्द्रश्रातरो मरुतः । तैः मरुद्धिरित्यादि पूर्ववत् ।।

## पश्चमीमृचमाह —

ये शुभ्रा घोरवर्षसः सुक्ष्रत्रासो । गुरुद्धिरम् आ गिहि ॥५॥ ये शुभ्राः घोरऽवर्षसः सुऽक्षत्रासेः । गुरुद्धिरम् मुरुत्ऽभिः अमे आ गृहि ॥

ये शुभाः शोभनाः घोरवर्षसः भीषणरूषाः (वर्षः रूपनाम) सुक्षत्रासः सुवलाः रिशाद्सः हिंसितृणां अचारः तैः मरुद्धिः पूर्ववत् । मरुतां घोररूषा- दिमन्वेऽपि शोभनफलकर्मलद्योतनाय शुभ्रलविशेषणं प्रयुक्तं लक्षणीयम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पट्त्रिको वर्गः

### षष्ठीमृचमाह--

ये नाक्स्याधि रोचने दिवि देवास आसंते । मुरुद्रिरम् आ गीहि ॥६॥

ये नार्कस्य अधि रोचने दिवि देवार्तः आर्तते । मुरुत्ऽभिः अग्ने आ गृहि ॥

अपरार्षत्रिलोक्यां तृतीयं स्थानं नाक उच्यते । न अकं असुखं यसिन् स नाकः इति नव्यसमास इति कुला विग्रहमाचक्षते । तस्य त्रिलोक्यामवस्थितस्य स्वर्गारूपस्य अधि उपरि रोचने दीप्ते दिवि द्युलोकस्थैकदेशे स्थाने 'सप्तमे वायुस्थाने' इति स्कन्दस्वामी (सप्त मारुतस्कन्धाः प्रोक्ताः) ये देवासः आसते तैः मरुद्धिः प्राग्वत् । मध्यमस्थानाः स्वभावतः प्राणमयप्रभावा अपि इन्द्रसम्बन्धितात् तदावासशुलोकाविष ऐन्द्रेण विभवेन न्याप्रियन्ते । अत एवेमे 'स्वतवसः कवयः स्र्यंत्रचः' इत्यन्यत्र मञ्चवर्णेषु वर्णिताः ॥

सप्तमीमृचमाइ---

य ईंखर्यन्ति पर्वतान् तिरस्त्रमुद्रमण्वम् । मुरुद्रिरम् आ गिहि ॥७॥ ये ईंखर्यन्ति पर्वतान् तिरः समुद्रम् अर्णवम् मुरुत्ऽभिः अग्ने आ गृहि ॥

ये देवाः मरुतः पर्वतान् अचलान् ईङ्ख्यान्ति चालयन्ति अर्णवं डदकवन्तम् समुद्रं तिरः तिरस्क्वनित, अपारस्य समुद्रस्य तरणमेव तिरस्करणम् । तैः मरुद्भिरित्यादि पूर्ववत् ।

अत्र अचलानां पर्वतानां चालनं, दुस्तरस्य अपां राशेः समुद्रस्य तरणं च मरुतां प्रचण्डबलसमावेदयत आपाततः। निस्तरङ्गस्य समुद्रस्य तरङ्गाद्युत्पत्तये चालनं तिरस्कार इति व्याख्यातारः। अत्र गम्योऽथोऽसाकं सङ्केतार्थस्मरणेन ग्राद्यो भवति। प्राण-पराक्रमविसारिताः दिव्यधीष्टत्तिशक्तिभृताः मरुतः। ते स्वान्तर्निहित-ज्ञानबलादिसस्वं पर्वतशब्दसङ्केतितं तमोघनं जडं शरीरं जडीभृतं स्थूलज्ञानं वा चालयन्ति। तेन ज्ञानबलादेविकासो भवति। सर्वशक्तिसम्पन्नस्य अनन्तसन्त्वस्य समुद्रशब्दलक्षितस्य अस्वण्डवस्तुनो दुस्तरस्य निश्चलस्य चालनेन तरङ्गभूतानां तदंशानां प्रादुर्भावः सम्पाद्यते। तत्त्राहशचण्डविक्रमेर्मरुद्धिः सह अमेरागमनं प्रार्थते। ईङ्गयन्ति— उख-णख इत्यादौ ईखिर्गत्यर्थः।।

अष्टमीमृचमाइ---

आ ये तुन्वन्ति रिश्तमिस्तिरः संमुद्रमोर्जसा । मुरुद्धिरम् आ गिहि ॥८॥ आ ये तुन्वन्ति रिश्निः तिरः समुद्रम् ओर्जसा मुरुत्ऽभिः अमे आ गृहि ॥

ये देवाः रिहमिभिः प्रज्ञाविसारिभिः सौरैः किरणैः आतन्वन्ति न्यामु-बन्ति (ततु विस्तारे) अनन्तं बन्तिरिक्षं पूर्वोक्तलक्षणं समुद्रं वा, ओजसा स्त्रेन वलेन समुद्रम् [उक्तम्] तिरः तिरस्क्विन्ति, तरणमेव तिरस्कारः, इह बातानो बा न्यास्यर्थः । तैः, शिष्टं प्राग्वत् ॥

नवमीमृचमाह-

श्रिभ त्वां पूर्वपीतये सृजामिं सोम्यं मधुं । मुरुद्गिरम् आ गीहि ॥९॥ श्रिभ त्वा पूर्वऽपीतये सृजामिं सोम्यम् मधुं मुरुत्ऽभिः असे आ गुहि ॥

हे अग्ने, त्वा अभि लामभिलक्ष्य पूर्विपीतये पूर्वपानाय सोम्यं सोम-मयं [सोममहिति यत्] मधु मधुरं रसं स्ट्रजामि उत्सृजामि । शिष्टं प्राग्वत् ॥ इति प्रथमस्य प्रथमे सप्तित्रिशो वर्गः

प्रथमाष्टके प्रथमोऽष्यायः सम्पूर्णः

अथ प्रथमाष्टके द्वितीयोऽध्याय आरभ्यते । प्रथममण्डलस्य पश्चमेऽनुवाके कृतीयं अयं देवायेति अष्टर्च आर्भवं सक्तम् । ऋषिच्छन्दसी पूर्ववत् ॥

तत्र प्रथमाम्चमाह-

अयं देवाय जन्मेने स्तोमो विप्रेभिरासया । अकारि रत्नुधार्तमः ॥१॥ अयं देवायं जन्मेने स्तोमेः विप्रेभिः आसया अकारि रत्नुधार्तमः ॥

श्रमवो मनुष्याः सनतस्तपसा देवतं प्राप्तास्त इह सक्ते देवताः । आङ्गिरसस्य सुधन्वनः पुत्रा एत इत्याहुः । सूर्यरक्षमय एत इत्येके । उमयथाऽप्युपपद्यत इति वयए । सत्यं परं ज्योतिः सूर्यशब्दवाच्यं भवति वेदे । तस्यांशवः प्रज्ञानिक्षमवा इह अज्ञमयं श्रेत्रं स्थूलं बडमवतीर्णा जडीभ्तचैतन्ये स्थूलशरीरेऽवस्थितं मनुष्यस्व इरिनत । एवं सूर्यरक्षमय इमे भवन्ति । त एव ऋभवः परिपाकमहिम्ना मनुष्यस्य प्रभावविश्वेषात्मानः

सम्पद्यन्ते । तादश्वप्रभावविशेषसम्पादितेन दिन्यमावेन दिन्यजन्मना ममृतो भविष्ठ मर्त्यः । कथं पुनिरमे सुषम्वपुत्रा उच्यन्ते ! घन्व निरुद् धेत्रं, जढं केवलमक्षर्यं लक्ष्यिति । यथा पर्वतो गर्वा गोपनस्थानं, अपां वा आवरकं तमस सङ्केतयित, तवा नीरसं लक्ष्यमाणं धन्य च परिणामविभवेन अवतरतां दिन्यरम्भीनां स्वीकरणेन ऊर्ध्य-साराद्यानेन च छोमनलं सम्पाद्य सुधन्त्रमावेन आर्मवं वैभवं विकासयतीति वोष्यम् ॥ एवं उभयथाऽप्युपपत्तिः । सर्वशा स्वकर्मणा ज्ञानेन च देवलं प्राप्ता इमे मनुष्याणां देव-सम्पादने साहाय्यमाचरन्ति । तत्र यानि कर्माणि तैः क्रियन्ते, सानि देवकार्याण्येव मवन्ति । सङ्केतभाषयेव आर्मवाणि कर्माणि कीर्तितानि मवन्ति । ऋक्संहितार्यां ऋष्ठसक्तानि दश्वाधिकानि सन्ति । सर्वत्र सेव भाषा, तान्येव कर्माणि, समानमेव फर्ड च तेषाम् । साङ्केतिकं गृदार्थमन्तरेण प्रहेलिकाप्रायाणामेषां सक्तानां ऋजुविवरणं न सिस्यतीत्यापाततोऽवलोकनादेव स्फुटं लक्ष्यतेति न संश्वयः । पुरस्तात्प्रदर्श्वयिष्यामः ॥

ऋशः विभ्वा वाज इति त्रय इमे प्रोक्ताः । एकवचनेन तत्सङ्घोऽभिधीयते । जयाणां स्वा प तेषां साहचर्यादन्यतमवचनेन ज्येष्ठभूतऋश्व व्येष्ठ सर्वेऽप्यभिधीयन्ते । त्रयाणां एकेकस्यापि स्वरूपवैश्विष्ट्यं नाग्नेव कीर्तितं भवेत् । ऋशः ज्येष्ठः धिया कर्मणा च अमृ- तकस्यानुरूपाणि रूपाणि तक्ष्णोति । तद्व्याप्तिमातनोति विभ्वा । तत्र दिञ्यतेजस्सच्व- समृद्धिमादधाति वाजः । मनुष्याय अमृतस्रिशिल्पन इमे तक्षाण उच्यन्ते ॥

अयं स्तोमः स्तोत्रविशेषः विप्रेभिः विपश्चिद्धः आस्या आसीन
इस्तेन तल्लक्षितेन इस्विप्राणेन अकारि इतः । कीद्द्यः १ रत्नधातमः अतिश्येन
रतीनां धारकः । किमर्थम् १ देवाय ऋश्वसङ्कर्षाय, कीद्द्ये १ जन्मने जायमानाय
जाताय वा । आसया— आस्यशब्दाचृतीयैकवचनम्, प्रकृतियकारस्यलोपः याजादेशम ।
जन्मने— 'मनिरयं कर्तरि सामध्यीच भूते काले द्रष्टव्यः' इति स्कन्दस्वामी । जायमानवाची इति सायणीयम् । ऋतव्योतिषः प्रभावाद्दभवो देवताः सञ्जाताः । तस्यैद
प्रकाशं शक्ति च प्राप्तैविपश्चिद्धिर्मनुष्येदिं व्याय जन्मने लप्समानाय आर्भवकर्मसाच्याय
स्तोमोऽयं कृतः । स च वाचि देवताहृदयप्रवेशश्वमायां मुख्यप्राणेन आहितः । तेन
वीर्यवान् भवति स्तोमः । प्रहर्णातिशयानां रत्नपदवाच्यानां रतीनां मनुष्यसान्तरात्मिन
अवस्थापनं अस्य स्तोमस्य प्रयोजनम् । अयं स्रकस्य प्रथमचीं मावः । अथ ऋभूणां
यञ्चभागसम्पत्ति तदीयानि कर्माण चाक्यातुमारमते ।।

द्वितीयामृज्यमाह-

य इन्द्रीय वचोयुजी तत्रक्षुर्मनेसा हरी । शमीभिर्युज्ञमीशत ॥२॥ ये इन्द्रीय वचःऽयुजी तृतक्षुः मनेसा हर्री इति शमीभिः युज्ञम् आ<u>शत</u> ॥

ये ऋभवः इन्द्राय इन्द्रार्थम् वचीयुजा वचीयुजी (वचसा पुजाते)
ऋभूणां वाग्वलेन सुयोजितौ हृरी इन्द्राश्चौ मनसा साधनेन तत् क्षुः तष्टवन्तः, सम्पादयामासुरित्यर्थः । ते ऋभवः श्रामीिभः (कर्मनाम) वस्यमाणैः एकचमसचतुकरणादिभिः यज्ञं आशत (अग्र व्याप्तौ, लङ् छान्दसम्) प्राप्तवन्तो मोगायेत्वर्थः ।
ऋभवो मनुष्याः स्वकर्मणा देवलं प्राप्ता यज्ञभागस्वामिनोऽभवन् । सर्वकर्मश्चिखरभूतं यज्ञफलं तु मनुष्यसोत्कर्षकानां दिव्यप्रभावविशेषाणां सम्पत्तिरित्यवगन्तव्यम् । तथा सम्पन्ना ऋभवः अन्यान् परिपक्तानिभक्तारिणो मनुष्यानुत्कर्षयितुं देवकार्याणि कुर्वन्तः देवराजस्थेन्द्रस्य साहाय्यमाचरन्ति । तत्र तेषां कर्मसु सुख्यमिदं भवति, यदिन्द्रस्य हर्योः देव्यमनोवाहभृतप्राणयोः व्यवस्थितरूपनिष्पादनं मनुष्ये । तत्र कर्मणि तेषां साधनं सस्यसङ्कर्षं मनो भवति, येन निष्पादितौ अश्वौ यद्वाचैव सम्यग्योजितौ शुद्धस्य दिव्यस्य मनसो विलासाय कल्पन्ते । अथ कर्मान्तरसुक्तं परस्यामृचि ॥

तृतीयामृचमाह—

तक्षन्नासेत्याभ्यां परिज्ञानं सुखं रथम् । तक्षेन्धेनुं सेबर्दुघाम् ॥३॥ तक्षेन् नासेत्याभ्याम् परिज्ञानम् सुऽखम् रथम् तक्षेन् धेनुम् सबःऽदुघीम् ॥

ते ऋभवः नासत्याभ्यां अश्विभ्यां अश्विनोरश्चीय सुखं सुखकरं रथं शीघ्रगतिसाधनं तक्षन् अतश्वन् (छन्दिस अडभावः) । कीद्यं रथं परिजमानं परितो
गन्तारं (परि-पूर्वकस्य अजेर्गत्यर्थस्य रूपम्) । किं च, ते सबर्दुघां अमृतस्य दोग्धीं भेनुं तक्षन् अतश्वन् । सगरिति अमृतस्याख्या इति स्कन्दस्वामी, श्वीरिमिति सायणः ॥

अधिनरथतक्षणं अमृतदुघायाः धेनोर्निष्पादनं च ऋभूणां कर्मणी प्रोक्ते । देविभिषजोरिश्वनोव्धिनोव्धिनोत्तरेषु अवस्थान्तरेषु च सर्वत्र या मानुषी योगयात्रा वर्तते तस्या अध्यक्षौ देवाविश्वनौ । अत्रमयस्य पुरुषस्य आयुरारोग्य-यौवन-वलपूर्णतादीनि तावनुगृह्णीतः, प्राणमयस्य क्रियाभोगसामध्यं, मनोमयस्य सन्तोषभूयसीं च्योतिषः शक्तिं चेति बोध्यम् । सर्वथा मनुष्यं सर्वात्मना शुद्धानन्दवलमितं विधत्तः ॥ अन्यच कर्म तेपामिदं भवति, धेन्वास्तक्षणं प्राहः । किम्रुक्तं मवति? गौरियं आदिमा प्रमा अदितिभवति । ऋभवः एनां आवृष्वत् चर्म अपोद्धार्यं संस्कृतवन्तः इत्यन्यत्र उक्तम् । 'निश्वर्मणो गामरिणीत धीतिभिः' (४-३६-४) । एपा गौः विश्वरूपेति चोक्तम् 'ये धेनुं विश्वज्ञवं विश्वरूपाम्' (४-३३-८) । विश्वस्य प्रेरियत्री विश्वरूपा च अदितिरेव माता अखण्डप्रज्ञास्वरूपिणी भवति । तस्या एव पुत्रो जीव आत्मा मनुष्यस्य । मातुः विश्वयुक्तः प्रज्ञायाम् । तत्र आवरणं चर्म हेतुर्भवति । तच्च तमोभूतं प्रकृतिकार्यमेव लक्षणीयम् । तद्पाये अखण्डप्रज्ञाया अदितरमृतसुवो धेनोः स्वीयां वृक्तिं रूपीभवन्तीं मानुषे पुरुषे निष्पादयन्त्येत ऋभव इति सङ्क्षेतः ॥

## चतुर्थीमृचमाह—

युर्वाना पितरा पुनेः सत्यमेत्रा ऋजूयवेः । ऋभवो विष्टांकत ॥४॥ युर्वाना पितरो पुन्रिति सत्यऽमेत्राः ऋजुऽयवेः ऋभवेः विष्टी <u>अऋत</u> ॥

ऋभवः प्रकृता एते देवाः पितरा द्यौः पिता पृथिवी माता इति प्रसिद्धौ मातापितरो वृद्धौ, पुनः युवाना युवानौ तरुणौ अऋत अर्क्षत (करोतेर्छङ् आत्मने-पदम्, झस्य अदादेशः, यणादेशः, च्लेर्छक्-छान्दसम्)। केनोपायेन? विष्टी विष्ट्या व्यास्या (तृतीयैकवचनान्तिमदम्, तथा स्कन्दस्वामी। विष्त घ्यासौ इत्यस्य रूपम्। विष्टयो व्यासियुक्ता इति सा.)। कीदशा ऋभवः? सत्यमन्त्राः सत्याः मन्ताः येषां त इति प्राद्धः, सत्यवचना इति स्कन्दस्वामी। अवितथमन्त्रसामध्योपेता इति सा.। सत्यं मन्त्रेषु मनस्कारेषु येषां त इत्युपपन्ततरम्। पुनः कीदशाः? ऋजूयवः ऋज्तमात्मन इच्छन्तः, ऋज्ञ्यवः प्रज्ञतः भावप्रधानः। ऋज्भवन्ति ऋज्ञत्वकामा एते, तस्माद् एतेषां मननेषु मनस्कारेषु मन्नेषु वा सत्यमेवावतिष्ठते न तसत्यम् ।।

अस्यामृश्वि ग्रुख्यमन्यदार्भवं कर्म कथितम् । तच वृद्धयोः पित्रोः प्रायो जीर्णयो-स्तारुण्यापादनम् । अन्नमयारुय-जडजगत्प्रज्ञाविशेषभूमिः पृथिवी माता । शुद्धसन्व-मनःप्रधानप्रज्ञाविशेषभूमिः घौः पिता । वहोः कालात् सिद्धयोर्घद्धयोर्जगत्पित्रोरुभयोः जीर्णतामपोद्य नवतां बलवतीनापादयन्ति ऋभवः । तत्र तेषां ऋजुपथवर्तिनां सत्य-मन्नाणां दिव्यमार्जवं सत्यवैभवानि तेजोबलादीनि समर्थानि साधनानि भवन्तीत्युक्तं भवति ॥

### पश्चमीमृचमाह--

सं वो मद्दांसो अभ्मतेन्द्रेण च मुरुत्वंता । आदित्येभिश्च रार्जाभः ॥५॥ सम् वः मद्दांसः अग्मत इन्द्रेण च मुरुत्वंता आदित्येभिः च रार्जाभः॥

हे ऋभवः, वः युष्माकं सम्बन्धिनः मदासः मदाः (माद्यन्ते एभिरिति मदाः, अग्रुन् छन्दसि) सोमाः मरुत्वता मरुत्समेतेन इन्द्रण च राजिभिः आदि-त्येभिः च अदितिपुत्रेः वरुणादिभिश्च समग्मत सङ्गच्छन्ते (सम्-पूर्वकस्य गमेर्छ्ड्, आत्मनेपदम्, च्लेर्छ्क्, छान्दसम्)। प्रकारान्तरेणैवं वा स्थात्। 'मदासः' वः युष्मान् 'समग्मत' सम्य प्राप्नुवन्ति मरुत्तता इन्द्रेण सह, 'राजिभः' दीप्यमानैः 'आदि-त्येभिः' च सह । इमे च ऋभवः अमृतसारमानन्दमरितं सोमं सम्पाद्य मानुषे यहे समाहरन्ति। तैः सह मरुतः (प्राणवलपूर्णा मतिवृत्तयः) इन्द्रः (शुद्धसत्त्वं दिव्यं चेतः) वरुणादयश्च राजानः (दिव्यपारिशुद्ध्यादीनि वैभवानि) सम्रुपस्थिताः सङ्गता भवन्तीति भावः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये प्रथमो वर्गः

# अथासिन् स्ते पष्टीमृचमाइ--

उत त्यं चेम्सं नवं त्वष्टं विष्यं निष्कृतम् । अर्कतं चतुरः पुनः ॥६॥ उत त्यम् चम्सम् नवम् त्वष्टुः देवस्यं निःकृतम् अर्कतं चतुरः पुनारिति ॥

उत अपि च त्वष्टुः ब्रष्टुनामकस्य विश्वतक्षणण्यापाराधिकतस्य देवस्य नवं न्तनं निष्कृतं तेन निष्पादितमित्यर्थः। त्यं तं चमसं सोमरसवाच्य-अमृतानन्द-धारणक्षमं पानपात्रं एकं पुनः पुनरपि चतुरः चतुर्धा विभक्तान् अकर्त कृतवन्तः, ऋगव इति कर्तृपदमध्याहार्पस् । नवम्- न्यते स्त्यते कर्मणि अप् । अकर्त- अकुपतः कुत्रो लुङि तादेशः छन्दसि, तथा च्लेलीपः ॥

यहे देवाश्रतुर्व्याय एक एव चमसे पानपात्रे सौम्यममृतरसं पिवन्ति । आदौ विश्वकपिनर्मात्रा लष्ट्रा मनुष्याय एक एव चमसो दत्तः, स तेनैव नवीकृतः परिनिष्ठितः ।
स चान्नमयो देहः जागरितस्थानप्रज्ञावस्थासमाश्रयो भवति । यत्र सर्वानुभूतिसारः सोमश्रव्दवाच्यो रसो देवानां पानाय समर्प्यते । ज्ञानप्रकाश्रविभवा ऋभवस्तमेकं अन्नमयदेदं चमसं चतुर्व्यूदं कुर्वन्ति । तथाकरणस्य सामग्री अन्नमयश्रवोऽपि सक्ष्मतराम्यः कर्ष्यतनभूमिम्यः सम्रुपादीयते । एवमत्र प्रथमं पात्रं अन्नमयं श्वरीरम् । तसिन्नेवः
चतुर्घा कियमाणे अन्यानि त्रीणि निष्पादितानि भवन्ति । प्राणमयं मनोमयं त्रयाणां अपि मूळं कारणात्मकं शरीरं चेति बोध्यम् ॥

सप्तमीमृचमाइ-

ते नो रत्नोनि धत्तन् त्रिरा साप्तांनि सुन्वते । एकंमेकं सुशक्तिभिः ॥७॥। ते नः रत्नोनि धत्तन् त्रिः आ साप्तांनि सुन्वते एकंम्ऽएकम् सुशक्तिभिः॥

ते प्वीक्तिदिव्यकर्माणो य्यं हे ऋभवः नः अस्माकं सम्बन्धिने सुन्वते यज-मानाय रत्नानि रमणीयानि रतीरित्यर्थः, धत्तन धत्त, धारयत [तनादेशश्छान्दसः]। कानि रत्नानि? त्रिः आ त्रिवारं आष्ट्रतानि साप्तानि सप्तवर्गीयाणि, सप्तसङ्ख्या-निष्पष्मवर्गरूपाणि (सप्तानां वर्गः साप्तं, सप्तनोऽञ् छन्दसि । अत्र वर्गेण वर्गि लक्ष्यते न चेदेकवचनमेव स्थात्)। तानि रत्नानि एकमेकं प्रत्येकं सुशस्तिभिः शोमन-श्रंसनैः, साधुनिष्कर्षणैरित्यर्थः 'धत्तन' इति सम्बन्धः ॥

मनुष्याय चतुर्ब्यूहात्मकसुखमयशरीरसम्पादनेन ऋभवस्तं सत्यिचिन्मयथामाधि-नासक्षमं व्यथुः । तेन तिसन् सिद्धे सम्पन्ने, भूरादिसप्ततस्वात्मक-विश्वसत्तागर्तं मानन्दं तस्य शरीरे प्राणे मनिस च त्रिष्विप प्रत्येकं निष्कर्षेण प्रतिष्ठापियतुं प्रभव इति हेतीः 'एकमेकं त्रिः साप्तानि रत्नानि धत्तन' इत्युक्तम् ॥

अष्टमीमृचमाइ-

अधारयन्त वह्नयोऽभेजन्त सुकृत्ययां । भागं देवेषु यज्ञियम् ॥८॥ अधारयन्त वह्नयः अभेजन्त सुक्तृत्ययां भागम् देवेषु यज्ञियम् ॥

वह्नयः वोदारः, मनुष्यस अमृतलादिसम्पादनाय यज्ञनिर्वाहिन अभवः, सुकृत्यया शोभनं कृत्यं एकचमसचतुष्टयकरणादिकं यसां क्रियायां तथा करणभूतया, देवेषु देवानां (वृष्ट्ययें सप्तमी) यज्ञियं यज्ञाहे भागं प्रत्येकं देवानां यथाविधि भव-नीयं अंशं अधारयन्त धारितवन्तः अभजन्त विभक्तवन्तश्च ॥

मानुष्यां सिद्धायां प्रज्ञायां सदानन्दप्रवाहान् धारियतुम्भवः प्रभवन्ति । तसात् यह्नेनाविष्कृतानां देवानां एकैकसे युक्तमानन्दभरितं भागं विभज्य दातुं स्वकर्म-सम्पत्त्या समर्था भवन्ति । तादशं यथाभागं विभजनं साधुकर्मणे पूर्णफलाय यहाया-त्यन्तमपेक्षितमिति प्राह्मम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये द्वितीयो वर्गः

पश्चमेऽनुवाके चतुर्थ 'इहेन्द्राग्नी' इत्यादिकं षहुचं एक्तम् । ऋषिच्छन्दसी पूर्वषत् । इन्द्राग्नी देवते ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ-

ड्रहेन्द्रामी उपहरे तयोरित्स्तोमेमुश्मिस । ता सोमं सोमुपार्तमा ॥१॥ इह इन्द्रामी इति उप ह्रये तयोः इत् स्तोमेम् उश्मिस ता सोमेम् सोमुऽपार्तमा ॥

इह असिन् प्रवर्तमाने यजने इन्द्राग्नी इन्द्रं अग्निं च उपह्वये आह्वयामि । तयोरित् इन्द्राग्न्योस्तयोरेव स्तोमं स्तोत्रं उदमसि उक्ष्मः, कामयामहे (वह कान्तो, लटो मस्, इदन्तो मसिः इति इकारोपजनः) ता तौ सोमपातमा अति-

क्ष सूक्तेऽस्मिन् प्रतिपादितानि भार्भवाणि कर्माणि भन्यत्रापि कौस्स-दैर्घतमस-वासिष्ठ-वैश्वामित्र-वामदेग्येषु स्केषु गीतानि भवन्ति । ऋभुकार्यविवरणं च कचिद्विशेषतः कृतम् । जिज्ञासूनां पर्याकोचनार्हाणि मार्भय-सक्तपञ्चानकर्मसम्पत्तिप्रतिपादकानि स्कान्येतानि भवन्ति— मं•. १, स्०. ११०-१११; १६१; १. ६०; थ. ३३-३७.

श्चायेन सोमानां पातारौ देवौ स्रोमं अभिषुतं पिवेतामित्य ध्याहार्यम् । द्युस्यान इन्द्रः पृथिवीस्थानोऽग्निः, यजमाने द्यावापृथिव्योर्जगत्पित्रोः साङ्गत्यं अनेन देवताह्रन्द्रेन सोम- वार्षितेन साधितं स्थात् ॥

द्वितीयामृचमाह-

ता युज्ञेषु प्रशंसतेन्द्राप्ती शुंभता नरः । ता गांयुत्रेषुं गायत ॥२॥
ता युज्ञेषुं प्र शंसत इन्द्राप्ती इति शुंभत नरः ता गायत्रेषुं गायत ॥
हे नरः पुरुषाः, ता तौ इन्द्राप्ती उभौ देवौ यज्ञेषु यजनेषु प्रशंसत प्रकर्षेण
स्तुत, शुम्भत शोभितौ करुत (शुम्भितः शोभार्थः, संहितायां तकारस्य दीर्घः छान्दसः)।
ता तौ देवौ गायत्रेषु गायत्रीच्छन्दस्कमन्त्रेषु गीयमानेषु गायत गानेन स्तुत ॥
ततीयामृचमाह—

ता मित्रस्य प्रशंस्तय इन्द्राग्नी ता हैवामहे । सोम्पा सोमंपीतये ॥३॥ ता मित्रस्यं प्रऽशंस्तये इन्द्राग्नी इति ता ह्वामहे सोमुऽपा सोमंऽपीतये ॥

ता तौ इन्द्राग्नी उभौ च देवौ, सङ्गतौ इन्द्रभूतौ हवामहे आह्वयामः । किमर्थम्? मित्रस्य यजने बह्वङ्गे वैषम्यनिवारणपूर्वक-सामरस्यसंविधायकस्य मित्रा-त्मनः सहदो देवस्यादित्यस्य प्रशस्तये प्रकृष्टच्यातये । अपि च ता तौ सोमपा सोमपौ देवौ इन्द्राग्नी सोमपीतये सोमपानाय हवामह इति सम्बन्धः । सन्द्रप्रयोः इन्द्राग्नीः सङ्गत्या साङ्गत्यसौहार्दादिसम्पादकस्य मित्रस्य प्रच्यातिः स्यात् ॥

चतुर्थीमृचमाह—

ड्रिया सन्तौ हवामह उपेदं सर्वनं सुतम् । इन्द्राग्नी एह गेच्छताम् ॥४॥ ड्रिया सन्तौ हवामहे उपे इदम् सर्वनम् सुतम् इन्द्राग्नी इति आ इह गुच्छताम् ॥

सुतं स्रतसोमम् (पीताः गावः, पीतोदकाः, श्वकाः माद्यणा स्रकामाः इतिवत्

सुतः सोमो यस्मिन् तत्) इदं सवनं यजनं उप उपगन्तुं उग्रा उग्रौ शूरौ सन्ता सन्तौ यह्मद्विषां वधे विकान्तौ, तौ देवौ हवामहे आह्वयामः । इन्द्राग्नी तौ इह अस्मिन् असदीये यजने यजनसहित्य, आगच्छताम् आगतौ भवताम् ॥ पश्चमीमृचमाह-

ता महान्ता सद्स्पती इन्द्रश्चि रक्षे उञ्जतम् । अर्प्रजाः सन्त्वत्रिणेः ॥५॥ ता महान्तां सद्स्पती इति इन्द्रश्चि इति रक्षेः उञ्जतम् अर्प्रजाः सन्तु अत्रिणेः ॥

तो प्रकृतौ महान्ता पहान्तौ सदस्पती सदसस्पती सदसो यञ्चगृहस्य सर्वान्तरङ्गबहिरङ्गसम्पन्नस्य यजमानशरीरस्य पती पालकौ इन्द्राम्नी इन्द्रोऽप्रिश्च युवाम् रक्षः जात्येकवचनं रक्षांसीत्यर्थः उठज्ञतं इतम् (उज्जितिविधकर्मा)। अन्निणः मक्ष-पितारोऽस्माकम् (बद भक्षणे) राक्षसा इत्यर्थः अप्रजाः असन्तानाः सन्तु निर्वीर्या अवनित्रत्यर्थः। सदस्पती— समासे प्रातिपदिकमकारस्य रुत्नाभावण्छान्दसः॥

### षष्टीमृचमाह--

तेनं स्त्येनं जागृतम् अधि प्र<u>ज्वेत</u>ुने पदे । इन्द्रांश्ची शमी यच्छतम् ॥६॥ तेनं स्त्येनं जागृतम् अधि प्र<u>ज्वेतु</u>ने पदे इन्द्राश्ची इति शमी युच्छतम् ॥

हे इन्द्राम्नी! तेन तच्छन्दवाच्येन सत्येन नित्यसिद्धेन भर्मेण, यसातु-रोधेन वयं यजामहे देवान्, युवाम्रुपासहे वेत्यर्थः, जायतम् जागरितौ भवतम्, अस-द्विषये निर्णिमेषौ भवेतम् । कः? अधि उपरि प्रचेतुने प्रकर्षेण चेतयते पदे स्थाने 'परमस्यां परावति' 'त्रिपादस्यामृतं दिवि' 'विष्णोर्यत्परमं पदम्' इत्यादिमश्रवर्णेर्भहितं तत्पदमेव 'प्रचेतुनं पदम्' । (चिती संज्ञाने, ण्यन्तः, औणादिकः उन-प्रत्ययः) । तौ युवां द्वार्म श्ररणं दिव्यं गृहमित्यर्थः, यच्छतं दत्तम् नः इति शेषः ॥

ज्वलितऋतुभृतोऽग्रिविमवः, भाखरचेतोभूत इन्द्रविमवः । उमाम्यां सङ्गताम्बां आगरूकाम्यां रूब्धव्यं तत्पदं नः श्वरणं सिद्धमिति निश्वयोऽत्र प्रत्यपादि ॥ इति प्रथमस द्वितीये दृतीयो वर्गः पत्रमेऽनुवाके पत्रमं प्रातर्युजेत्यादिकं एकविंशत्यृचं एकम् । तस ऋषिच्छन्दसी पूर्ववत् । देवताविश्लेषस्तु तत्र तत्र ऋचां व्याख्याने स्पष्टो मविष्यति ॥

तत्र प्रथमामृचन्नाह-

प्रातुर्युजा वि बोधयाश्विनावेह गंच्छताम् । अस्य सोमस्य पीतये ॥१॥

प्रातः अजा वि बोध्य अश्विनौ आ इह गुच्छताम् अस्य सोमेस्य पीतर्ये ॥

सक्तेऽसिमाद्याश्रतस्र आश्विन्यः। प्रातर्युजा प्रातर्युजौ प्रातः यजनस्य प्रारम्भे (प्रातःसवने इति वाद्यपक्षे) संयुक्तौ (प्रातर्युज्ञाते इति प्रातर्युजौ) अश्विनौ देवौ विबोधय प्रबुद्धौ कुरु । आत्मन एव प्रेषणमिदम् । तथैवाह स्कन्दस्तामी व 'आत्मन एवायमन्तरात्मनः प्रेषणादग्रेवी होत्वात्' इति । तौ प्रवोधितौ इह यजनं प्रति आगच्छताम् । किमर्थम् अस्य अभिषुतस्य सोमस्य पीतये पानाय । अश्विनौ प्रागुक्तौ परिचितावसाकम् ॥

द्वितीयामृचमाइ-

या सुरथा रथीर्तमोभा देवा दिविस्पृशां । अश्विना ता हेवामहे ॥शा या सुररथा रथिऽतमा उभा देवा दिविऽस्पृशां अश्विनां ता हवामहे ॥

या गौ उभा उमी देवा देवी अश्विना अश्विनौ सुरथा सुरथी, श्वीमनो रथी गगोली रथितमा रथितमा अतिश्येन रथिनौ दिविस्पृशा दिवि स्पृशौ (तत्पुरुवे इति गहुरुष् इत्यलुक्) दिवि स्पृश्वतः, द्युवासिनावित्यर्थः । ता वौ हवामहे आह्रयामः । येत्यादिषु द्विवचनस्य आकारः छन्दसि ॥

वृतीयामृचमाइ-

या वां कशा मधुमत्यश्विना सुनृतीवती । तयी युज्ञं मिमिक्षतम् ॥३॥ या वाम् कशां मधुमती अश्विना सुनृतीवती तयी युज्ञम् मिमिक्षतम् ॥ हे अश्विना अश्वनी, वां युवयोः मधुमती माधुर्यवती स्नृतावती श्वोमनसत्यसम्पन्ना च कहा। (बाङ्नाम) या वाग्वर्वते, तया कथ्या अश्वचोदनसमर्थया यज्ञं रमम् प्रकृतम् मिस्नित्तम् सिक्तं कुरुतम् (सेचनार्थस्य मिहेः सन्)। दिवी दृहितुरुवसः अश्वनोज्ञीयातं, सा चोषोदेवी सनुता ऋतावरी विभावरीत्यादिलकपगुण-बोधकेः श्वन्दैरभिवणितेति चात्र सार्थम्। कशा वागिति सायणीया वापश्वन्याद्या च अनुगृह्माति। माधुर्य-शोभनसत्यल-गुणविशिष्ट्या अत एव रसभ्यिष्ट्या वाचा यञ्चिमं (सिक्तं) रसार्द्रं कुरुतम् इति मन्नार्थः। अश्वो यया तोद्यते सा कशा अश्वतादनी प्रसिद्धा लोके। अत्र वाचोऽपि तत्सामध्यं वर्वते, अत एव कशा वागिति पठितम्। अत्र चिन्तकानां तारतम्यपरीक्षाये कर्मठव्याद्यानसारांशो लक्षणीयो भवति। कशा अश्वतादनी 'मधुमती' उदकवती किल। कथम् श्वश्वस्य शीघ्रगत्या यत् स्वेदोदकं स्वति तेन क्लिका! कथं अश्वतादनी सा सन्तावतीति चेदाहुः। तीत्रेण कशातादनेन यो ध्वनिर्विष्यते, तादनवेलायां अश्वारुदेन यश्च आक्रोशः ऋयते, तदुभयं यजमानस्य प्रियम्। कुतः श्वीघ्रगमनहेतुत्वाचयोः तादनवनराक्रोशस्य च।।

## चतुर्थीमृचमाह—

नृहि वामस्ति दूरके यत्रा रथेन गच्छेथः । अश्विना सोमिनो गृहम् ॥४॥ नृहि वाम् अस्ति दूरके यत्रे रथेन गच्छेथः अश्विना सोमिनेः गृहम् ॥

हे अश्विना अधिनो, यत्र यसिन् यहे यहगृहं प्रति रथेन शीघगमनेन यानेन वां युवां गच्छथः, तत् सोमिनः गृहं सोमवतो यजमानस यहगृहम् दूरके द्रे नहि अस्ति न वर्तते खछ । शीघगत्या श्वणमपि न किश्चिद्रे वर्तते । अपि च सोमिनो गृहं प्राणमयशरीराद्याधारभूतं अन्नमयं शरीरं कथं द्रे वर्तताम् ?

अथ चतसः सिवरदेवताकाः, तत्र प्रथमां एकस पश्चमीमृचमाह— हिरंण्यपाणिमृतयें सिवतारुमुपेह्वये । स चेत्तां देवतां पुदम् ॥५॥ हिरंण्यऽपाणिम् ऊतयें सिवितारम् उपं हृये सः चेत्तां देवतां पुदम् ॥ हिरंण्यपाणिं दिरण्मयहत्तम् सिवतारं प्रसिवतारं पर्यं ऊतये पदमे उपह्नये आह्रयामि । सः चेत्ता झाता भवति, चेतियता वा अन्तर्भावितण्यर्थः । सः देवता सर्वदेवमयः पुरुषः, सर्ववेदप्रतिपादिता देवता भवति । सः पद्म् प्राप्तन्यं स्थानं भवति । सविता हिरण्मयः पुरुषः, स एव झाता, स एव देवता, स एव प्राप्तन्यं पदमिति च प्रतिपादितम् । पाणिपादहस्तकरादयो रिश्मवाचका बोच्याः । तस्य सवितुरुत्तमस्य पुरुषस्य सर्वदेवदेवस्य सर्वथा हिरण्मयतं साक्षात्कारक्षमं इत्यार्षं दर्शनं चिरन्तनः सिद्धान्तभ ।।

इति प्रथमस्य द्वितीये चतुर्थो वर्गः

अथासिन् स्के षष्ठीमृचमाह-

अपां नपातमवसे सिवतार्मुपं स्तुहि । तस्यं वृतान्युरमित ॥६॥ अपाम् नपातम् अवसे सिवतारम् उपं स्तुहि तस्यं वृतानि उरमसि ॥

'आपो वा इदमप्र आसन्' इत्यादौ विश्वसृष्टेः प्रागतस्या द्वतगतिसम्पन्न-विश्वमूलसामग्रीति विवक्षा ग्राह्या । वस्तुतो जन्मरहितस्य सवितः अपां अपत्यतं विश्वसृष्ट्यपेक्षया प्रोक्तम् । यनुष्ये गजमाने अप्छब्दसङ्केतितानां सर्जनसामग्रीभ्ततेजोबलादीनां अपत्यं यथा अग्निर्भवति, तथा सविता च अनन्तरापत्यं वा जायते ।
'नपात्' अपत्यनाम, पौत्रेऽपि वर्तते । एवं ब्रह्माण्डे पिण्डाण्डे च अपां नपात्
सविता प्रोक्तः । सूर्यस्य जन्म प्रातः समुद्रादुद्यः, तस्माद्पां नपात् सविता इति स्थूला
दृष्टिः ॥

अपां नपातं सवितारं देवं अवसे खवर्धनाय उपस्तुहि उपेत्य स्तुत्या भजख । अन्तरात्मनः प्रैषः । तस्य सवितः व्रतानि कर्माणि (नित्यसिद्धानि) उरमित उरमः कामयामहे ॥

सप्तमीमृचमाह-

विभक्तारं हवामहे वसोश्चित्रस्य रार्धसः । स्वितारं नृचर्श्वसम् ॥॥। विऽभक्तारम् हवामहे वसोः चित्रस्यं रार्धसः स्वितारम् नृऽचर्धसम् ॥ चित्रस्य बहुविधस राधसः सर्वसिद्धिनिधानस (राध साध संसिद्धौ) वसोः

भनस (सर्लोकवासहेतुभूतद्रव्यस) विभक्तारं विभव्य दावारं सवितारं स्रष्टारं देव-देवं हवामहे बाह्ययामः । कीदृशम् नृचक्षसं नराणां द्रष्टारं, नृन् पष्टे इति नृचक्षाः तम्, चक्षेवंहुलमिति असुन् । यद्यपि वसु राघ इति उभयमपि धनदाचि, तथाऽपि विशेषोऽवधेयः । 'चित्रं राधः' 'विश्व प्रश्च' इत्यत्र प्रागुक्तम् ।।

## अष्टमीमृचमाह—

सर्वाय आ नि षींदत सिवता स्तोम्यो नु नेः। दाता राधींसि शुम्भित ॥८॥ सर्वायः आ नि सीदत सिवता स्तोम्येः नु नः दात्री राधींसि शुम्भिति॥

हे सखायः, समानेऽन्तर्यजने प्रवृत्तान् सुद्दः प्रति सम्बोधनम् । आ अर्वाक् निषीदत उपविश्वत, स्तुत्यं देवं उपासीना भवत । सविता देवः नः असाकं नु क्षिप्रम् स्तोम्यः स्तोममईति, स्तुत्यः । सः दाता दिव्यवासहेतुभूतस्य 'वसोः' सर्वसिद्धिकरस्य 'राधसः' च प्रदाता राधांसि उक्तस्वरूपाणि धनानि शुम्भिति दीपयति, प्रकाशयति, लभ्यत्वेन नः प्रदर्शयतीति यावत् । शुम्भितर्दीप्तौ शोभायां च अन्तर्भावितण्यर्थः । शुम्भित ददातीति प्राहुरेके व्याख्यातारः ॥

## नवमीमृचमाह-

अग्ने पत्नीरिहार्वह देवानीमुश्तिरुपे । त्वष्टीरं सोमेपीतये ॥९॥ अग्ने पत्नीः इह आ वह देवानीम् उश्तिः उप त्वष्टीरम् सोमेऽपीतये ॥

आग्नेय्यों द्वे ऋची भवतः । हे अग्ने, देवानाम् इन्द्रादीनां पत्नीः इन्द्राण्याषाः इह अस्मिन् यजने उप समीपे आवह । कीह्याः ? उदातीः कामयमानाः यजमानस्य यजनिति शेषः (वश कान्तौ शतिर ङीप्)। तथा त्वष्टारम् देवशिल्पिनं उपावह इति सम्बन्धः । किमर्थम् ? सोमपीतये सोमपानाय । स्नीदेवता
अधिकृत्य प्रागुक्तम् । पत्युरेवस्य कारियतः कर्मणः कर्शी पत्नी निर्वाहिनी ।।

## दशमीमृचमाह-

आ ग्ना अंग्न इहार्वसे होत्रां यविष्ट भारतीम् । वर्रूत्रीं धिषणां वह ॥१०॥

आ प्राः <u>अग्ने</u> इह अवसे होत्रीम् यु<u>विष्</u>ठ भारतीम् वरूत्रीम् भिषणीम् <u>वह</u> ॥

हे अग्ने, अवसे दृद्ध असदिभवर्षनाय ग्नाः देवपतीः इह यद्देऽसिन् आवह । हे यविष्ठ युवतम, आवहनसमर्थ, होन्नां वाचं, आहात्रीं शक्ति आवह । तथा भारतीं मरतस्वादित्यस्य मां, ऋतस्य बृहतो ज्योतिषः बृहत्त्वभास्यत्वसम्पन्नां सत्यप्रमां आवह । वरूत्रीं वरियत्रीं सर्वमावृत्य लसन्तीं श्विष्ठणां प्रक्षामर्थी भारतीं आवहेति सम्बन्धः । अत्र भारतीमधिकृत्य आप्रीह्कते अन्यत्र च प्राक्प्रपश्चितम् । सा बृहज्योतिषः ऋतभा, दृष्टिश्वत्योः इळा-सरस्तत्योः प्रतिष्ठा मवति । अत्र 'हीत्रा वरूत्री विषणा' इति तस्याः प्रभावस्वरूपवोधिनीनां शक्तीनां भारतीसामानाधिकरण्यं प्रति-पादितम् । सञ्चयवाचकस्याश्रवणं एवं अन्वयग्रहणस्य प्रोद्धलकं उपपादकं च भवति । सायणस्तु होत्रा होमनिष्पादिका अग्निपत्नी, भारती आदित्यपत्नी, वरूत्री भिषणा सरस्वती चेति मन्यते ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये पद्ममो वर्गः

अथासिन् सक्ते एकादशीमृचमाह—

अभि नो देवीरवंसा महः शर्मणा नृपत्नीः । अच्छिन्नपत्राः सचन्ताम् ॥११॥

अभि नः देवीः अवंसा मृहः शर्मणा नृऽपरनीः अच्छिन्नऽ-पत्राः सचन्ताम् ॥

देवीः देव्यः अस्यां प्रतिपाद्यमाना देवपत्न्यः या इत्यर्थः, तः असान् अवसा वर्षनेन महः महता (मह पूजायां, किप्, तृतीयैकवचनस्य ङसादेशः) शर्मणा सुखेन च अभिसचन्तां आभिम्रुख्येन सेवन्ताम् । कीदृश्यः तृपत्नीः नराणां देवानां पत्न्यः शक्तयः । अच्छिन्नपत्राः अच्छिन्नानि पत्राणि यासां ताः, विद्वायसा गमन-साधनानां पत्राणां आसां पक्षाणां छेदो नास्ति । अश्रान्तवाहना इति स्कं. । 'बवः' महत् श्चर्मं च नोऽनुगृह्णन्तिति भाषः ॥

द्वादशीमृचमाइ--

इहेन्द्राणीमुर्प ह्रये वरुणानीं खस्तये । अग्नायीं सोर्मपीतये ॥१२॥ इह इन्द्राणीम् उप ह्रये वरुणानीम् खस्तये अग्नायीम् सोर्मऽपीतये ॥

इह असिन् यहे स्वस्तये क्षेमाय इन्द्राणीं इन्द्रपत्नीं वरुणानीं वरुणपत्नीं अग्नायीं अग्निपत्नीं उपह्वये आह्रयामि । किमर्थम् है सोमपीतये सोमपानाय । जासां सोमपानेन खित भवत्येव यजमानस्य, ततः खल्लय इत्युक्तम् ॥

## त्रयोदशीमुचमाइ—

मही चौः पृथिवी चे न इमं युज्ञं मिमिक्षताम् । पिपृताक्षो भरीमभिः ॥१३॥ मही चौः पृथिवी च नः इमम् युज्ञम् मिमिक्षताम् पिपृताम् नः भरिऽमभिः ॥

असा उत्तरसाश्र द्यानापृथिन्यौ देनते । मही महती (अत्-शन्दलोप श्लान्दसः, महन्छन्दात् ङीप्) द्योः युलोकदेनता पृथिवी च भूदेनी च नः असाकं इमं यज्ञं मिसिक्षतां सेकुमिन्छतामित्यर्थः, (मिहेः सेननार्थस सनि रूपम्) भरीमिभिः मरणैः पोननैः (विभर्तेः इमन्) नः असान् पिपृताम् पूरयताम् (पृ धातोः पूरणा-चंस लोटि रूपम्, अभ्यासस्याकारस इकारः छान्दसः) । उमे द्यौः पृथिनी च स्न-सारभूतेन रसेनामान् सुखार्द्रान् रसमरितान् कुरुताम्, स्वीयैर्भरणसामध्यैः पूरयतां च ॥

# चतुर्दशीमृषमाह—

तयोरिद्घृतवृत्पयो विप्री रिह्नित धीतिभिः। गुन्धुर्वस्य ध्रुवे पदे ॥१४॥ तयोः इत् घृतऽवेत् पर्यः विप्रीः रि्हनित धीतिऽभिः गुन्धुर्वस्य ध्रुवे पदे ॥

तयोरित् द्याना-पृथिन्योरेन घृतवत् दीप्तिमत् पयः सारभूतं रसमित्यर्थः, विप्राः निपित्रतः भीतिभिः धारणसमर्थप्रज्ञाष्ट्रतिभिः रिहन्ति लिइन्ति, माला-दयन्ति (लकारस रेफः छान्दसः) । स्थूला जदस्याना भौमा चित् पृथिनीशन्द-सङ्गेतिषा माति । द्यस्मतरा चेतःस्थाना दिन्या चित् पौरिति सङ्गेतिता । उभयोः सारांशभूतो रसः अमृतमयः भाखरो भवति 'घृतवत् पयः'। तं आखादयन्ति निप्राः सामिनिशिष्टप्रज्ञाभिः । तर्हि कं तं रसं 'रिइन्ति । गृन्धर्वस्य ध्रुवे स्थिरे पद्दें

स्थाने । गन्धर्नस्य स्थानं अन्तिरिश्वमिति वदन्, आकाशे वर्तते द्यौः पृथिवी च तयोरेव सम्बन्धि घृतसद्दशं जलं विप्रा लिइन्तीति व्याचष्टे सायणः । यास्क एवं मन्यते 'सुपुन्नः सर्थरिमः गौरुव्यते' तां धारयते यः सोमः स गन्धर्वः, आह्वादमयतात् स चन्द्रमा इति किचित् कीर्त्यते । 'अत्राह गोरमन्वत नाम ल्रष्टुरपीव्यम् । इत्या चन्द्रमसो गृहे' (१-८४-१५) इति पुरस्ताद्वक्ष्यते । तसाबेह विस्तर इष्यते । इदं लिह बोष्यम्, यत्र ऋतरिक्षपर्दिमः स्थिरो लस्ति तस्मिन् सौम्ये पदे 'विष्णोः पदे परमे मध्य उत्सः' इत्यत्र च मन्त्रवर्णोऽवधयः (१-१५४-५) 'विप्राः घृतवत् पयो रिहन्ति' भासमानं अमृतं रसमास्वादयन्ति ॥

#### पश्चदशीमृचमाह—

स्योना एथिवि भवानृक्षरा निवेशनी । यच्छी नः शमी सप्रथेः ॥१५॥ स्योना पृथिवि भव अनुक्षरा निऽवेशनी यच्छी नः शमी सऽप्रथेः ॥

असाः पृथिवी देवता । हे पृथिवि, लं स्योना सुखा (स्रोनं सुखनाम) अनुक्षरा कण्टकशून्या (ऋक्षरः कण्टकः) निवेशनी निवेशस्थानभूता, असाकं निवेशनयोग्या वा मव । शतुशून्यसुखवासभूभवेत्युक्तम् । नः असम्यं सप्रथः विस्तारभूतं (प्रथ प्रख्याने, असुन्) हार्म शरणं यच्छ देहि ॥

इंति प्रथमस्य द्वितीये षष्ठो वर्गः

अथ षद्वैषाव्यः । स्रकेऽसिन् पोडशीमृचमाह—

अतो देवा अवन्तु नो यतो विष्णुर्विचक्रमे। पृथिव्याः सप्त धार्मभिः ॥१६॥ अतः देवाः अवन्तु नः यतः विष्णुः विऽचक्रमे पृथिव्याः सप्त धार्मऽभिः॥

सर्वोत्तम बादित्यो विष्णुः परमेश्वरः प्रस्तुतः । अतः (एतच्छन्दात्तसिक्) ध्रवशात्, तसादित्यर्थे प्राध्मम्, यत्तदोर्नित्यसम्बन्धात् यत इत्युत्तरत्र श्रवणाच । देवाः इन्द्रादयः नः असान् अवन्तु वर्धयन्तु । यतः यसात् विष्णुः (ब्यापनार्थोद्विषेत्र्क्) व्यापको देवः पृथिव्याः (सम्बन्धे षष्ठी) पृथिवीसम्बन्धिमिः सप्त सप्तिः (विभक्तिम्यत्ययः) धामिनः स्थानैः द्वारा विचक्रमे विशेषेण पद-

विन्यासं कृतवान्, विक्रान्तवानित्यर्थः । यस्मात्तेजोनिषेः (स्वानात्) विष्णुः पार्थि-वानि सप्त धामानि वितत्य क्रान्तवान् तदेव स्थानं तदेकमूलानां देवानामपि । व्यापार-भेदात्पृथग्व्यक्तास्ते स्वानुग्राद्यां अभिवृद्धिं नः प्रयच्छन्त्रिति प्रार्थनां ॥

#### सप्तद्शीमृचमाह---

इदं विष्णुर्विचेक्रमे त्रेधा नि दंधे प्दम् । समूळ्हमस्य पांसुरे ॥१७॥ इदम् विष्णुः वि चक्रमे त्रेधा नि दुधे पुदम् सम्ऽर्जळहम् अस्य पांसुरे ॥

हृदं सर्वमिदं विश्वं विष्णुः व्यापकः परमो देवः विचक्रमे विकान्तवान् । विक्रमणप्रकारमाह । न्नेधा त्रिविधं पृथिव्यां अन्तिरिक्षे युलोके च पदं निद्धे पाद-विन्यासं कृतवान् । तेन किं दृत्तम् अस्य विष्णोः पांसुरे पदध्लिमति प्रदेशे (मलर्थीयः रः) समूळहं समृदं सम्यक् दृदं प्रतिष्ठापितं इदं सर्वमित्यर्थः (संपूर्वकाद् वहेः क्तः, संप्रसारणम्) । त्रेधा - त्रिश्चव्दाद् एधाच् प्रत्ययः ॥

### अष्टादशीमृचमाह-

त्रीणि पुदा वि चेक्रमे विष्णुंगेंपा अद्मियः । अतो धर्मीणि धारयेन् ॥१८॥ त्रीणि पुदा वि चक्रमे विष्णुः गोपाः अद्मियः अतः धर्मीणि धारयेन् ॥

गोपाः गोपायिता रक्षकः सर्वस्य जगतः अदाभ्यः न दम्मयितुं वश्चयितुं वा शक्यः अनिभगम्यप्रभावः विष्णुः त्रीणि पदा पदानि विचक्रमे विशेषेण क्रान्त-

<sup>•</sup>सप्तत्त्वात्मका विश्वसत्तेति प्रागुक्तम् । यथा पृथिव्यादिभूतपञ्चकव्यवहारे पृथिव्यां इतरभूतान्तर्मावेऽ पि अंशभूयस्वेन प्राधान्यात् पृथिवीति व्यवहारः, एवं पृथिव्यां पृथिवीतरत्त्वप्रधानानां भुवकौंकादिसद्य-क्रोकान्तानां अर्ध्वधान्नां वर्तनं बोध्यम् । इदमत्रावधेयम् । विष्णोर्विक्रमणस्य यन्मूळं स्थानं तदेव देवानामपीति अस्यामृषि स्पष्टं छक्ष्यते । पार्थिवैः सप्तमिर्धामभिर्विष्णोः विक्रमः स्पष्टोऽजायतः । अनेन ऋषेरन्तर्वाजिषः सप्तस्विप धामसु चित्कक्ष्यासु जयवान् वैष्णवो विक्रमः पदमक्रभतेरयुक्तं भवति ।

अथ पण्णामासां बेष्णवीनां ऋचां विषयसङ्ग्रद्धं अत्रैवाचक्ष्मद्दे । पुराणकथाभिरासां किमि व्याक्यानं सूर्वेषां अभिमतम् । तदरसम्, आवरणमेवार्थस्य न तु विवरणमिति नेष्ठ तद् विचार्यते । आसां आधायां विष्णु-विकममूकस्थानं देवानामपीत्युक्तम् । द्वितीयस्यां विष्णोर्विक्तम एव विश्वोद्भवकारणमिति वक्ष्यते । तृतीष-खतुर्थ्योः विष्णुविकमाद्विश्वस्मिन् धर्माः ध्रियन्ते गुप्तानि धर्म्याणि व्रतानि स्पष्टानि मवन्तीति, अन्त्ययोः क्रिकोन्यविकमणेऽपि विष्णोः परमं पदं तच्छन्दवाच्यं सूरिदरगोचंरं इति च प्रतिपाद्यिष्यते ॥

नान् । कुतः ? अतः असात् पृथिवीस्थानात् । किं कुर्वन् ! धर्माणि धर्मान् , विश्वसिन् जगित धारियतव्यानि कर्माणि धार्यन् सन् विचक्रम इति सम्बन्धः । इह त्रैलोक्यस्य आश्रयः पृथिवीस्थानम् , तदस्माद्विक्रम्य त्रैलोक्ये धारियतव्यान् । शाश्रवान् धर्मान् पालयित ॥

## एकोनविंशीमृचमाह-

विष्णोः कमीणि पश्यत् यतो व्रतानि पस्पशे । इन्द्रेस्य युज्यः सखा ॥१९॥ विष्णोः कमीणि पृश्यत् यतेः व्रतानि पुस्पशे इन्द्रेस्य युज्येः सखा ॥

सखीन् उपासकान् प्रति सम्बोधनम् । विष्णोः कर्माणि विक्रमसाधितानि पर्यत् यैः कर्मभिः त्रिलोकक्रमणरूपैः (सः विष्णुः) व्रतानि त्रैलोक्यधारणार्थानि नियतिधानानि कर्माणि पर्पर्शे स्पृष्टवान् स्पृष्टीकृतवानित्यर्थः (स्पश्च स्पर्शने, लिट्)। नित्या गृढा धर्मा लोकिकियार्थाः, विणोर्विक्रमकर्मणा स्पृष्टाः स्पृष्टीकृता इत्यर्थः। सः इन्द्रस्य त्रैलोक्यसम्राजः कार्यधुरन्धरस्य युज्यः योग्यः युक्तः (युजेः क्यप्, किलाद्वणामावः) सखा समान्ष्यानः ॥

विंशीमृचमाह-

तिहरूणोः पर्मं प्रदं सदौ पश्यन्ति सूरयेः । दिवीव चक्षुरातेतम् ॥२०॥ तत् विष्णोः प्रमम् प्रम् सदौ पश्यन्ति सूरयेः दिविऽईव चक्षुः आऽतितम् ॥

सूरयः विद्वासः विष्णोः तत् तच्छन्दवाच्यं प्रमं उत्तमं पदं स्यानं सदा कालानवच्छेदेन नित्यमित्यर्थः, पद्यन्ति । ष्टान्तमाह । दिवीव आकाशे यथा आततं समन्ततः व्याप्तं चक्षुः नेत्रम् । ऊर्ष्वमाकाशे सर्वतो व्याप्तं विश्वदर्शनसमर्थं चक्षुरिव स्थितं ध्रुवं विष्णोः तत् परमं पदं सदा प्ररयः पश्यन्ति । अत्र भूमिकार्यां इदं (ए. १०-९८) प्रसक्तं द्रष्टव्यम् ॥

एकविंशीमृचमाह-

तिद्रप्रांसो विप्न्यवों जागुवांसः सिम्धते । विष्णोर्यत्पर्मं पुदम् ॥२१॥ तद् विप्रांसः विप्न्यवेः जागुऽवांसेः सम् हुन्धते विष्णोः यत् यरमम् पुदम् ॥

विश्वासः विशाः विपश्चितः विपन्यवः विशेषेण स्रोतारः सन्तः (स्तुत्वर्षः धिनः, यु-प्रत्यय औणादिकः) जागृवांसः (जागृ निद्राक्षये, लिटः कसः) निर्णिद्राः नित्योनमेषशालिनो भूना यत् पूर्वोक्तं विष्णोः परमं उत्तमं पदं धाम मवति, सत्त् प्रसिदं समिन्धते सम्यग्ज्वलयन्ति । नित्यज्वलितस्य परमपदस्य साक्षात्कारिष्ठ विशेषु अविश्विकागरणेषु अनवरतं आविष्कारणमेव पुनर्ज्वलनं मवति, अत एव सन्दीपयन्ति 'समिन्धते' इत्युक्तम् । ईद्याः विस्पष्टपरमार्था ऋचः औपनिषदर्शीणां कविदाधारभूताः 'तदुक्तमृषिणा' 'तद्दचाऽम्युक्तम्' इत्यादिवाक्यानां वीजायन्ते ॥

#### इति प्रथमस्य द्वितीये सप्तमो वर्गः

पश्चमेऽनुवाके षष्ठं 'तीवा' इति चतुर्विंशत्यृचं सक्तम् । मेधातिथिरेव ऋषिः । देवताः वाय्वाद्यास्तत्र तत्र व्याख्यायां स्पष्टाः स्युः । अत्र एकविंशतिसङ्ख्याका ऋचः गायत्रीच्छन्दस्काः, शिष्टानां छन्दोभेदो व्याख्यायां द्रष्टव्यः ॥

तामेतां ध्रक्तस प्रथमामृचमाह —

त्रीत्राः सोमांस आ गृह्या होते। वायो तान् प्रस्थेतान् पिव ॥१॥ तीत्राः सोमांसः आ गृह्य आशीःऽवंन्तः सुताः हमे वायो इति तान् प्रऽस्थितान् पि<u>व</u> ॥

वायुर्देवता । हे वायो जगतप्राण, यजमानस्य शरीरेऽत्र विशेषतः प्राणभूत! तीत्राः निशिताः, अविरवशीघ्रक्षरणशालिन इत्यर्थः (विज निशाने, रक्, दीर्धनं, अस्य वः) इमे सोमासः सोमाः सुताः अभिषुताः । ते आशीर्वन्तः दध्याशिरः व्याख्यातम् (१-५-५) । आगहि वागच्छ तान् स्वीकर्तम् । प्रस्थितान् धरणाय प्रश्वान् । सर्व यजमानस्य अन्तरङ्ग-विहरङ्गात्मकं शरीरं व्याप्य प्रयितं प्रवर्तन्ते

सोमाः। तान् पिख । वायुना सोमरसादानेनैव शरीरं धृतसम्मद्भरं उत्तरदेवताकार्य-विलिसतस्य पात्रं भवेत् ॥

द्वितीयामृचमाह-

द्रभा देवा दिविस्पृशेन्द्रवायू हेवामहे । अस्य सोर्मस्य पीतये ॥शा द्रभा देवा दिविऽस्पृशो इन्द्रवायू इति हवामहे अस्य सोर्मस्य पीतये ॥

दिविस्पृशा दिविस्पृशो (ह्युभ्यां ङिः, सप्तम्या अछक्) युलोकवर्तिनौ उभा उभौ देवा देवौ इन्द्रवायू इन्द्रं मनोधिदैवतं वायुं प्राणाधिदैवतं च हवामहे आइन्यामः । किमर्थम् अस्य सोमस्य पीत्रये ६पष्टम् । यद्यपि वायुर्भष्यमस्थानः इन्द्रसाहचर्यात् युस्थानः स्तूयते । प्रथमं वायुः इदानीं इन्द्रो वायुश्च सोमपानायाह्तौ । अस्य मित्राबरुणौ च प्रस्तुतौ भवतः । अस्य सर्वस्य गूढं तात्पर्य प्राक् प्रपिश्चतं मधुन्ष्कन्दसः प्रथमानुवाकीपद्वितीयद्यके । तथा तृतीयानुवाके मरुलन्तमधिकृत्यापि यदुक्तं तद्यत्रावधेयम् व्याख्यायमानेषु मन्नेषु ॥

त्तीबामृचमाइ-

इन्द्रवायू मेनोजुवा विप्रां हवन्त ऊतये । सहस्राक्षा धियस्पती ॥३॥

हुन्द्रवायू इति मृनुःऽजुर्वा विप्राः हुवन्ते <u>ज</u>तये सहस्रुऽ<u>अक्षा</u> थियः पत्ती इति ॥

मनोजुवा मनोजुवौ मनोबद्गितमन्तौ (जुवितर्गितिकर्मा) इन्द्रवायू उमौ देवौ विप्राः विषितः ऊत्ये षृद्धये हवन्ते बाह्यपन्ति । कथंभूतौ सहन्स्राक्षा सहस्रं अक्षीणि ययोस्तौ, बहुदिश्वनः सहस्राक्षस्थेन्द्रस्य साहचर्यात् वायोरिष सहस्राक्षत्रम् । धियः बारणारिमकायाः प्रज्ञायाः पती पालकौ, अत्रापि इन्द्रसाह-वर्य देतः ॥

चतुर्थीमृचमाइ-

मित्रं व्यं ह्वामहे वरुणं सोमंपीतये । जजाना पूतदंक्षसा ॥४॥

मित्रम् वयम् ह्वामुहे वरुणम् सोमेऽपीतये ज्जाना पूतऽदंक्षसा ॥ वयं यजमानाः सोमपीतये सोमपानार्थं सित्रं वरुणम् उभौ च हवामहे आह्यामः । कीदशौ शज्जाना जायमानौ यजमाने जन्म लभमानौ । पूतदक्षसा पवित्रधीकौशलौ (शब्दद्वयं च प्राग्व्यारूयातम्) ॥

पश्चमीमृचमाह-

ऋतेन यार्रतावृधावृतस्य ज्योतिष्रस्पती । ता मित्रावरुणा हुवे ॥५॥ ऋतेनं यो ऋतुऽवृधी ऋतस्यं ज्योतिषः पत्ती इति ता मित्रा-वरुणा हुवे ॥

यो ऋतेन सत्येन [स्वात्मीयेन] ऋतवृधी यजमाने सत्यस वर्धियतारी, ऋतस्य सत्यस ज्योतिषः [बृहच्छब्दप्रतिपादितस उत्तमस] पती पालकौ भवतः, ता तौ मित्रावरुणा मित्रावरुणौ हुवे आह्वयामि । मित्रावरुणविचारः प्राकृतः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीयेऽष्टमो वर्गः

स्के पष्टीमृचमाह-

वर्रणः प्राविता भ्रवनिमुत्रो विश्वाभिरूतिभिः । कर्रतां नः सुरार्धसः ॥६॥ वरुणः प्रऽअविता भुवत् मित्रः विश्वाभिः जतिऽभिः करताम् नुः सुऽरार्धसः ॥

वरुणः देवः असाकं प्राविता प्रकर्षेण वर्षयिता भुवत् भवतु लेट्छान्दसः, मित्रः देवश विश्वाभिः सर्वाभिः ऊतिभिः अभिवृद्धिभिः प्राविता भवतु । उभी च नः अस्मान् सुराधसः शोभनं राधो घनं येषां तान् करताम् क्रुताम् ॥ सप्तमीमृचमाइ-

मुरुत्वेन्तं हवामह इन्द्रमा सोमेपीतये । सुजूर्गेणेनं तुम्पतु मुरुत्वेन्तम् ह्वामहे इन्द्रम् आ सोमंऽपीतये सुऽजूः गुणेनं तृम्पुतु ॥ अथ त्चस मरुलानिन्द्रो देनता। मरुत्वन्तं मरुद्रणिनशिष्टं [मरुतोऽस सन्तीति मतुपो वलम् ] इन्द्रं सोमपीतये सोमपानाम आ हवामहे आह्यामः। स इन्द्रः गणेन मरुद्रणेन सह सज्जूः समानप्रीवियुक्तः तृम्पतु तसो मनतु [तप तम्प तसौ, छोट्]। सज्ः— जुपी प्रीत्यर्थे, सम्पदादिरुधणः किप्, समानस्य समानः, बहुनीहिः। पूर्वपदप्रकृतिस्तरो वाधितः उत्तरपदान्तोदात्तेन । इन्द्रस्य समरुद्रणस्य माधुन्कन्दसे सके प्रसक्तिः सार्यो ॥

## अष्टमीमृचमाह-

इन्द्रंज्येष्टा मरुद्रणा देवासः पूर्षरातयः । विश्वे मर्म श्रुता हर्वम् ॥८॥ इन्द्रंऽज्येष्टाः मरुत्ऽगणाः देवासः पूर्षऽरातयः विश्वे मर्म श्रुत् हर्वम् ॥

इन्द्रज्येष्ठाः इन्द्रो ज्येष्ठो मुख्यो येषां ते मरुद्गणाः गणरूपा मरुत्सम्इाः पूषरात्यः पूषा पोषको देवः पूषाख्यः रातिः दाता येषां ते [पूष्णो देवस्य प्रभावात् यजमानस्य पोषे सित मरुद्गणप्रादुर्भावो भवति, तसात् स दाता 'रातिः' छक्तः] विश्वे सर्वेऽपि हे देवासः देवाः मम हवं आह्वानं श्रुत शृणुत [छान्दसः संहितायां दीर्घः, लोट्, मध्यमपुरुषबहुवचनम्, श्रप् व्यत्ययेन, अन्यच छान्दसम्]।।

## नवमीमृचमाइ-

हृत वृत्रं सुंदानव इन्द्रेण सहंसा युजा । मा नो दुःशंसं ईशत् ॥९॥ हृत वृत्रं सुऽदानवः इन्द्रेण सहंसा युजा मा नुः दुःऽशंसंः ईशत् ॥

दे सुदानवः शोभनदानाः (दानुभीनुरित्यौणादिको नः) मरुद्रणाः, सहसा सहस्रता बरुवता (अन्तर्णीतमहर्षः) युजा युक्तेन (युनियोगे, किन्) इन्द्रेण सह कृतं एतन्नामकमसुरं हत नाशयत (हन्तेः लोट्, मध्यमपुरुषबहुवचनम्) दुःशंसः दुराश्वंसः, दुष्टाभित्रायः कोऽपि नः असान् प्रति मा ईशत मा भ्त् प्रशः । 'ईश देश्वरं, छन्दिस छुडो लक्, न माङ्योग इति अद्यभावः' ॥

## द्श्रमीमृचमाइ-

विश्वनिदेवान् ह्वामहे मुरुतः सोमेपीतये । युप्रा हि एश्विमातरः ॥१०॥ विश्वनि देवान् ह्वामहे मुरुतः सोमेऽपीतये युप्राः हि एश्विऽमातरः ॥

जथ मारुतस्तृ । मरुतः मरुदास्यान् विश्वान् देवान् इमान् गणान् सोमपीतये सोमपानाय हवामहे आह्रयामः । ते च मरुतः उग्नाः प्रचण्डबलाः पृश्निमात्तरः पृश्नः चित्रवर्णा गौः येषां ते, पृश्नेः पुत्रा इत्यर्थः, हि प्रसिद्ध्यर्थे, मरुतः ऐन्द्रतेजोबलदीपिता धीवृत्तिविभवा अपि प्राधान्येन प्राणशक्त्युद्भवा नाडीबल-समर्थनप्रभावाः, ततो धीक्षेत्रं प्राप्ता इति बोध्यम्, प्रागुपन्यस्तम् । तेषां माता चित्रवर्णा गौः पृश्निशन्दवाच्येति चेदयं सङ्केतार्थः स्पष्टो भवति । प्राणशक्त्याविर्मावविलास-धेत्रभृता अन्तर्हितधीवृत्तिरित्तमप्रसः अदितिबदखण्डाकारान्तरिक्षस्थाना विविधाविष्कार-कलासम्पद्मा सन्त्वमयी शक्तिर्माता मरुतां चित्रवर्णा गौः पृश्निरुच्यते ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये नवमो वर्गः

## एकादशीमृचमाइ-

जयंतामिव तन्युतुर्म्रुरतमिति धृष्णुया । यच्छुभं याथना नरः ॥११॥ जयंताम् ऽइव तन्युतुः मुरुतम् एति धृष्णुया यत् शुभम् याथनं नरः ॥

हे नरः नेतारो मरुतः, यत् यदा शुभं शोभनं दीप्तं वा पदं प्रति याथन य्यं प्रामुथ [थनादेशः, यातेः लट्, मध्यमपुरुषबहुवचनस्य रूपम्] तदा मरुतां पुष्माकं तन्यतुः विस्तारी शब्दः, तनु विस्तारे, यतुच् प्रत्ययः, जयतामिव जयनां शूराणामिव धृष्णुया धृष्टः सन् एति गब्छति । धृष्णुया त्रि धृषा प्रागल्म्ये, कुप्रत्ययः, प्रथमैकवचनान्तः, याच् आदेशः। शुभं प्रति मरुतां यात्रा वीरजयधोषवती ॥

## द्वादशीमृचमाह-

हस्काराद्विद्युतस्पर्यतो जाता अवन्तु नः । मुरुतो मृळयन्तु नः ॥१२॥ हस्कारात् विऽद्युतः परि अतः जाताः अवन्तु नः मुरुतः मृळ्युन्तु नः ॥ हस्कारात् इसनकारात् दीप्तिकृत इत्यर्थः, इसनमत्र प्रकाशो दीप्तिर्वा भवति (इसतेः सम्पदादिलक्षणः किप्, तस्मात् करोतेः कर्मण्यण्) विद्युतः विशेषेण योत- मानात् अतः एतस्मात् मध्यमस्थानात् अन्तरिक्षात् पारे सर्वतः जाताः प्रादुर्भ्ताः मरुतः देवाः नः असान् अवन्तु वर्धयन्तु, ते नः अस्मान् मृळयन्तु मृडयन्तुः सुखयन्तु ।।

त्रयोदशीमृचमाह-

आ पूषिश्चित्रवहिष्मार्घणे ध्रुणं दिवः । आर्जा नृष्टं यथा पृशुम् ॥१३॥ आ पूष्म चित्रऽवहिषम् आर्घणे ध्रुणंम् दिवः आ अज् नृष्टम् यथा पृशुम् ॥

अथ पौणस्तृचः । पूषाख्यो देव आदित्यानामेकः । सम्पूषिकृति घौरस्य कृष्वस पौणे सक्ते अस्य व्यापारो विस्पष्टं वक्ष्यत इति नात्र विस्तरः । हे पूपन्, आघृणे सर्वतो दीप्तिमन्, (घृणिः किरणः प्रसिद्धः, दीप्त्यंश्वाद् दीप्तिर्वा) चित्रविहिषं चित्रं बहुशोभोपलक्षणनानावणं विद्धः आसनं यस्य तं, दिवः घुलोकस्य अत एव वहासिनां देवानां ध्वरुणं धारियतारं सोमं, अमृतरसः, सोमः देवानां आहारसाद् भारकः, आ आ अज आग्नुहि आगमय वा, अन्तर्णीतण्यर्थः । उपसर्गाभ्यासात् भारवातस्याभ्यासः, अज इति गत्यर्थो धातुः । तत्र दृष्टान्तमाह । यथा नष्टं पशुं यथा अदर्शनं गतं अजादिकं पशुं अन्वीक्ष्य लब्ध्वा आहरति पश्चपालः तथा गृढं सोमं अन्वीक्ष्य आहर पूषिकृति भावः । अनेन सोमाहरणसामर्थ्यं पूणः प्रोक्तम् । उत्तरत्र च सोमं रहिस निहितं अधिगम्य साध्यतीति वक्ष्यति ॥

चतुर्दशीमृचमाह-

पूषा राजानमार्घृणिरपंगूळ्हं ग्रहाहितम् । अविन्दचित्रवहिषम् ॥१४॥

पूषा राजानम् आर्घृणिः अपंऽगूल्हम् ग्रहां हितम् अविन्दत् चित्रऽवहिषम् ॥ आघृणि: दीप्तिमान, व्याख्यातम्। पूषा देनः अपगूळंह अत्यन्तग्दं, (गुह् संवरणे, कर्मणि क्तः) गुहा गुहायां रहिस दुष्प्रवेशे स्थाने हितं निहितं आवरकैरसुरैः राजानं सोमं अविन्दत् लम्धवान् । कीद्दशम् वित्रबर्हिषम् न्याख्यातम् ॥

पश्रदशीमृचमाइ-

ड्रतो स मह्यमिन्दुं भिः षड्युक्ताँ अनुसेषिधत् । गो भिर्यवं न चर्कृषत् ॥१५॥ ड्रतो इति सः मह्यम् इन्दुं ऽभिः षद् युक्तान् अनु ऽसेसिधत् गोभिः यवम् न चकृष्त् ॥

उतो अपि च (उत उ इति उत-शब्दस्य उना सहैकादेशः), सः प्रा मह्यम् यनमानाय इन्दुिभः (उन्दी क्रेदने, गतम्) सोमैः युक्तान् समवेतान् षट् पट्सक्वयाकान् पृथिव्यादिषु सप्तसु धामसु पृथिवीं वर्जियता इतरेषां ऊर्ध्वमवस्थितानां पण्णां विभवान् इह पृथिव्यां मिय यनमाने अनुसेषिधत् अनुक्रमेण साध्यन् [अनु-पूर्वकः गत्यर्थः पिध धातः, यङ् छुक्, नेदमाख्यातम् शतः-प्रत्ययः, नुमागमप्रतिषेधः] वर्तत इति शेषः । तत्र दृष्टान्तः । न उपमार्थः, यथा कर्षकः गोभिः वलीवदैंः यवं यवस्रदिश्य (यश्याब्दः धान्यस्थोपलक्षणम्) चक्रिषत् कृषित् पुनः पुनः, कृषिं करोति, तद्वत् । चर्कषत् कृष विलेखने, यङ् छुकि, लेट्, लड्यः । अयं पूणो विभवः, येन स तामसैदेवारिभिरपह्त्य रहिस निहितं देवानामक्रभूतममृतं सोममाहत्य यनमानं पुणान् अर्थलोकविभवान् सोमरसमिरतान् पदे पदे पुनः पुनः सम्पाद्य तं सर्वथा सोमसम्पन्नं विधने ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये दशमी वर्गः

अथास्मिन् सक्ते पोडशीमृचमाह-

अम्बयो युन्त्यध्वेभिर्जामयो अध्वरीयताम् । पृश्वतीर्मधुना पर्यः ॥१६॥ अम्बर्यः युन्ति अध्वेऽभिः जामयेः अध्वारिऽयताम् पृश्वतीः मधुना पर्यः ॥

इतः प्रभृति आपो देवताः आ धक्तसमाप्तेः, त्रयोविंदयां पयस्वानप्र इत्यर्धर्वे अन्त्यां च ऋषं वर्जियता । अध्वरीयताम् अध्वरं यत्रं आत्मन इच्छतां असाकं अस्त्रयः मातरः मात्सानीया आपः (अस्त्रिश्चितः प्रमापः) अध्विभिः नियतैः मागैः यन्ति गन्छन्ति । तथा जामयः भगिनीस्थानीयात्र आपः यन्तीति सम्बन्धः । किं कुर्वन्त्यः । मधुना मधुरेण जानन्दमयेन रसेन पयः गन्यं दुग्धं तक्षक्षितं ज्ञानरिम-समृहं पृश्चितीः सम्पर्वयन्त्यः (विभक्तिन्यत्ययः, पृची सम्पर्के, शति डीप्) यजमानं प्रति नियतैर्यजनमार्गेरप्छन्दसङ्केतिता जननीस्थानीया आनन्दमय्यः सगर्म्य-स्थानीयाः शक्तिवाहिन्यस सम्मदरसेन चेतः पूरयन्त्यः आगन्छन्तीति भावः ॥

#### सप्तदशीमृचमाइ-

अमूर्या उप सूर्ये याभिर्वा सूर्यः सह । ता नौ हिन्वन्त्वध्वरम् ॥१०॥ अमूः याः उप सूर्ये याभिः वा सूर्यः सह ताः नः हिन्वन्तु अध्वरम् ॥

याः अमूः भाषः सूर्ये सर्वप्रेरके सिवतिर ज्योतिर्मये उप समीपेन अव-िस्थताः । याभिः वा याभिरिद्धिश्च (मार्थे वा) सह सिहतः सूर्यः वर्तते । ताः आपः नः असाकं अध्वरं यज्ञं हिन्वन्तु वर्धयन्तु (हि गतौ मुद्धौ च) । हिन्वन्तु प्रीणयन्तिति सायणः । 'खर्वतीरपः' इत्यत्र प्रागुक्तमवधेयम् ॥

#### अष्टादशीमृचमाह--

अपो देवीरुपं ह्वये यत्र गावः पिबंन्ति नः । सिन्धुंभ्यः कर्त्वे हृविः ॥१८॥ अपः देवीः उपं ह्वये यत्रं गावः पिबंन्ति नः सिन्धुंऽभ्यः कर्त्वेम् हृविः॥

अपः असाभिः प्रतिपादितलक्षणाः शक्तीः सन्त्वमयीः देवीः देवताः उपह्वये आह्वयामि । यत्र याखप्य नः गावः अस्मदीयाः ज्ञानरश्मयः पिबन्ति रसमाददते, तेन्तुंसन्त्वसम्पन्ना वर्धन्ते च ['ता उपह्वये' इति सम्बन्धः] । सिन्धुभ्यः सन्दन-शीलाभ्यः ताभ्यः सन्त्वग्रुपादाय हविः इवनं अर्पणद्रव्यं कर्त्वं कर्तव्यं असाभिरिति श्रेषः । कर्तम् करोतेः तन् कृत्यार्थे ॥

एकोनविंशीमृचमाह-

अप्खर्नतरमृतमप्सु भेषुजम्पामुत प्रशस्तये । देवा भवत वाजिनेः ॥१९॥

अप्रसु अन्तः अमृतम् अप्रसु भेषजम् अपाम् उत प्रश्नास्तये देवाः भवत वाजिनः ॥

प्रथमपादस्य द्वादशाक्षरेण आद्यशेत् प्रराणिनिति छन्दोविदः । ऋचोऽस्याः श्रराणिक् छन्दः । अप्तु पूर्वोक्तस्य प्राप्त अन्तः सारांशभूते मध्ये भागे अमृतं मरणरिहतं नित्यं सच्वं वर्तते । अप्तु तथा भेषजं सर्वरोगनिवारणोपायभूतं सच्चं द्रव्यं वर्तते । उता अपि च अपां तथाभूतानां दिन्यविभवानां प्रशस्तये प्रशंसार्थ हे देवाः यूयं वाजिनः वाजवन्तः समृद्धिमन्तः भवता । अमृतगर्भाणां सर्वार्वि-श्रमनीनां अपां सेवनाय देवैः समृद्धैः पूर्णेः सर्वेभिन्यं, आगन्तन्यम् । तथा प्रश्नंसाम्भाजनं आपः, यथा समृद्धैदेवैः सेवितास्ताः तेषां सन्तृप्तं जनयेयुः । सेवमानेषु देवेषु पूर्णतायां लोपश्चेत्, अपां महिमा कृतस्त्रशो न विदितः स्पादित्याश्चयः । तस्माद् 'वाजिनो भवत अपां प्रशस्तये' इत्युक्तम् । अत्र सङ्केतभूता एवापो प्राद्धाः । मौतिकस्य जलसापि एतादशा गुणा वर्तन्ते, त एवालङ्कारिकभाषया वेदे गीता इति भेषज्य-वेदिनामेके प्राद्दः । तथैवास्तु मा वा । वयमत्र तटस्थाः । प्रधानार्थस्तु अस्माभिः कक्तप्रकारक इति बोध्यम् ॥

विंशीमृचनाह-

अप्सु मे सोमों अत्रवीदन्तर्विश्वानि भेषुजा । अग्निं चे विश्वराम्भुवमापेश्च विश्वभेषजीः ॥२०॥

अप्रसु मे सोमेः अब्रवीत् अन्तः विश्वानि भेषुजा अग्निम् च विश्वरशम्भुवम् आपेः च विश्वरभेषजीः ॥

अनुष्टुप्छन्दस्का। ऋषिरन्तर्याजी ब्रवीति— अप्सु उक्तलक्षणासु अन्तः मध्ये विश्वानि सर्वाणि भेषजा भेषजानि सर्वारिष्टनिवारणानीत्यर्थः, सन्तीति मे मग्नं सोमः रसमयो देवः अब्रवीत् उपदिष्टवान्। तथा अग्निं च देवं च विश्वशम्भुवं विश्वेषां भृतानां सुखस्य भाविषतारं, अब्रवीदिति सम्बन्धः (विश्वेपविश्वेषणम्)। आपश्च उक्ताः शक्तयः विश्वभेषजीः सर्वस्थापि स्वयं भेषजभूताः। विश्वशम्भवम्—

भवतेरन्तर्भावितण्यर्थः, ततः किए । विश्वभेषजीः निश्वानि भेषजानि औषभानि षासु ताः । केवलादिस्यो नवस्यः नित्वं ङीए । द्वितीयाविमक्तिष्यत्ययः । 'बापब विश्वभेषज्यः' इति पृथग्वाष्यम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये एकादको वर्गः

एकविंशीमृचमाह-

आर्पः पृ<u>णीत भेष</u>जं वर्रूथं तुन्वे । ज्योक्च सूर्यं दृशे ॥२१॥ आर्पः पृ<u>णीत भेष</u>जम् वर्रूथम् तुन्वे मर्म ज्योक् च सूर्यम् दृशे ॥

हे आपः देन्यः, मम तन्त्रे शरीरार्थं वरूथं परिधिभूतं परितः कनचनद् द्वा रक्षकमित्यर्थः भेषजं सर्शिष्टिनिगरकं पृणीत प्रयत । अपि च ज्योक् चिरं सूर्यं परं न्योतिः हृशे च द्रष्टुं च भेषजं पृणीतेति सम्बन्धः । नेह लौकिकं भेषजं शरीररक्षार्थमपि निनिधितम् । भेषन्ये औषधसेनायाः प्राधान्यात्, उपचारमात्रं प्रार्थना । अय च चिरं धर्यदर्शनाय नलपदं भेषजं, न लौकिकं मत्रति । दिन्यवैभवं आप्यं भेषजमन्तर्याजिनो लम्यमत्रोक्तमिति स्पष्टम् ।।

द्राविंशीमृचमाह -

इदमांपः प्र वहत् यतिक चे दुरितं मयि । यद्वाहमीभेदुद्रोह् यद्वी शेप उतानृतम् ॥२२॥

इदम् आपः प्र वहत यत् किम् च दुःऽइतम् मियं यत् वा अहम्, अभिऽदुद्रोहं यत् वा शेपे उत अर्वृतम् ॥

अनुषुष् छन्दः । हे आपः देव्यः, मिय यत् किं च दुरितं यत् किमिषे पापं (ममाविदितमेव स्थितं, मया कृतं वा अज्ञानात्) वर्तते । वा अथवा यत् अहं अभिदुद्रोह सर्वतो द्रोहं कृतवान् जिघांसितवान् वा अहमिति यत् । यत् वा होषे अथवा श्रमवान् आकुष्टवान् वेति यत्, उत्त अनृतं अथवा असत्यमुक्तवान्वा हित यत्, इदं तिददं सर्व प्रवहत प्रकर्षण नयत्, क्षालयत युष्माकं प्रवाहेण सर्वविधं दुरितमस्मदीयमिति यजमानस्थें प्रार्थना ॥

## त्रयोविश्वीमृषमाइ---

आपों अद्यान्वेचारिषुं रसेनु समगसिह ।
पर्यस्वानमु आ गिहि तं मा सं सृज वर्चेसा ॥२३॥
आपेः अद्य अनुं अचारिषम् रसेन सम् अगुस्महि पर्यस्वान्
अम्रे आ गृहि तम् मा सम् सृज वर्चेसा ॥

अनुष्टुप् छन्दः । आप एव देवता अर्धर्वस्य पूर्वस्य, उत्तरस्य लिपः । आपः अपः (दितीयाविमक्तिन्यस्यः) अद्य इदानीं अन्वचारिषं अनुसृत्य अविन्छेदेन वा प्राप्तवानस्य (चरिर्गत्यर्थः) 'यद्दपां माहात्म्यं तत् प्रकाशितिमत्यर्थः' इति स्कन्द्र-स्वामी । 'यां यां देवतां निराह तस्यां तस्यां ताद्वान्यमनुभवतीति सरणात् ताद्वान्य-प्रतिपत्तेः' इत्युदाहृतवान् न्यारूयाता । सान्वेतत् । एवं प्रतिपत्तेः किं फलम् शाह । एसेन आप्येन सारेण समगस्मिहि समगस्मिहि सक्ताः सः (सम्पूर्वको गिमः, बात्मनेपदं, छङ्, न्लेर्छगभावादिः अनुनासिकलोपक्कान्दसः)। अव हे अग्ने पयस्वान् गोसमृद्धः प्राष्ठरिमभूयिष्टः सं आगहि आगन्छ, आगत्य च तं मा तादृशं मां वर्चसा तेवसा संस्तृत्व संयोजय । आप्यसारतादात्म्यानुभिवनो मम लत्कर्तृकतेवस्तंसर्जन-सम्पत्तयेऽधिकारो भवति, भगवक्षप्रे!

## चतुर्विशीमृचमाह—

सं माम्ने वर्चेसा सृज् सं प्रजया समायुषा । विद्युमें अस्य देवा इन्द्रों विद्यात्मह ऋषिभिः ॥२४॥

सम् मा अग्ने वर्चेसा सृज सम् प्रज्ञयां सम् आयुंषा विद्युः मे अस्य देवाः इन्द्रेः विद्यात् सह ऋषिभिः ॥

हे अग्ने मा मां वर्चसा तेजसा संस्रुज संयोजय, प्रजया सन्तत्या संस्रुज, आयुषा जीवितेन संस्रुज । वर्चः दिव्यं तेजः, प्रजा अन्तर्यागविद्यासन्तितः, आयुः देवार्यजीवितं चेति प्राह्मम् । अस्य मे मम यजमानस्य दशां ईप्सितां अनुग्राह्मां

प्रार्थितां सम्पदं वा देवाः सामान्येन सर्वे विद्युः जानीयुः । असदपेक्षितस्य ज्ञातारो मनन्तु देवाः । ज्ञातारः अनुप्रहीतार एव भवन्तीत्याश्चयः । देवा इति सामान्येनोत्त्वाः 'इन्द्रो विद्यात् सह ऋषिभिः' इत्युक्तम् । इदं च वैशिष्ट्यप्रतिपादनार्थम् । ऋषयस्तु मानुष्यस्थोद्धारायेन्द्रस्य सहकारिणो मनुष्या एव देवभावं प्राप्ताः मानुष्याभि-मानिनो देवर्षयो वा । ब्राह्मणा आगताः, विसष्ठोऽप्यागत इतिवत् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये द्वादशो वर्गः

## इति प्रथमे मण्डले पश्चमोऽनुवाकः

अथ षष्टेऽतुवाके सप्त स्कानि शुनःशेपस आजीगर्तेः । तत्राद्यं कसेत्यादिकं पश्चदश्चम् । अव्ययोर्द्धयोः त्रिष्टुप्छन्दः । अभि लेत्यादेः सवितुस्तृचस्य गायत्री । शिष्टानां त्रिष्टुवेव । आद्याया अनिरुक्तलात् प्रजापितरेव देवतेत्याद्यः । द्वितीया आग्नेयी, ततस्तृचः सावित्रः । शिष्टा वारुण्यः ॥

कस्यं नूनं केत्रमस्यामृतानां मनामहे चार्र देवस्य नामं । को नों मुद्या अदितये पुनर्दात् पितरं च दृशेयं मातरं च ॥१॥ कस्यं नूनं कृत्मस्यं अमृतानाम् मनामहे चार्र देवस्यं नामं कः नः मुद्दी अदितये पुनः दात् पितरंम् च दृशेयंम् मातरंम् च ॥

अमृतानाम् देवानां मध्ये कतमस्य किंविधस (किंशब्दात् बहूनां जाति-परिप्रश्ने डतमच्) कस्य देवस्य चारु शोमनं नाम नमनसाधनं अभिधानं मन्ना-त्मकं स्तोत्रं वा मनामहे उच्चारयामः (मन्यतिरर्चतिकर्मा, मनने, ज्ञाने, ध्याने वा। अत्र शप् छान्दसः। सामध्यीदुच्चारणग्रुक्तम्) नूनम् विचिकित्सायाम्। कः को देवः नः असान् मह्ये महत्ये अदितये अखण्डात्मने विश्वप्रद्वत्ये देवानामिष मात्रे पुनः पुनरिष दात् दद्यात् (छन्दिस लिङो छङ्, अडमावः) येन पितरं च मातरं च हशेयं पश्येयम्। द्यौः पिता, पृथिवी माता।। ऋषिः शुनःशेषः पाश्वद्धमात्मानमवबुद्ध्य विमोचनाय कं देवमाह्ययामि नामा, यो मामदितये पुनर्दातुं प्रभवेत्, येन दानेन माता-पितरौ च पश्येयम् इति अवीति । अवण्डात्मश्चनो विश्वप्रस्तेर्जातोऽहं तसात् तस्य पुनर्दानं न्याय्यं इति गम्यते पुनरिति अवणात् । शुद्धसन्तचेतःप्रधाना चितिः पितृस्थानीया द्यौः, जडजगद्व्यापृतजागरित-स्थाना चितिः मातृस्थानीया पृथिवी । अनयोरुभयोः सहदर्शनं सहजसम्बन्धितं झानं वा सिद्धयेत् अखण्डस्वरूपाया अदितेर्विश्वमातुः पुनर्लामात् ॥

#### द्वितीयामृचमाइ-

अप्नेर्वयं प्रथमस्यामृतानां मनामहे चार्र देवस्य नामं । स नो मुद्या अदितये पुनर्दात् पितरं च दृशेयं मातरं च ॥२॥ अप्नेः वयम् प्रथमस्य अमृतानाम् मनामहे चार्र देवस्यं नामं सः नः मुह्ये अदितये पुनेः दात् पितरम् च दृशेयम् मातरम् च ॥

अमृतानां प्रथमस्य अग्नेरित्यादि योजनीयम् । अन्यत् प्राग्वत् । अग्निरेव प्रथमोऽ स्मासु जायते । ततोऽन्येषां देवानां प्रादुर्भावः । गुरूपदेशादादेशाद्वा प्रजापतेर्वाऽतु-ग्रहात् अग्निरुपगम्य इति ज्ञानं लब्धवानृषिः स्वेप्सितसिद्धये ॥

#### त्तीयामृचमाह--

अभि त्वां देव सवित्रीशांनं वायीणाम् । सदावन् भागमीमहे ॥३॥ अभि त्वा देव सवितः ईशांनम् वायीणाम् सदां अवन् भागम् ईमहे ॥

अथाये: प्रसादात् सिनतारं स्तोतव्यं त्वेनोपतिष्ठते । हे सदा अवन् सर्वदा रिश्वतः (अवते: शत्) सिनतः देव, वार्याणां वरणीयानां वराणां ईशानं ईश्वरं त्वा तां प्रति भागं अंग्रं अस्पदुचितं अस्पद्योग्यं वा दिव्यमंश्रमित्यर्थः, अभि ईमहे सर्वतः याचामहे ॥

'देवमक्तं दधानाः' 'व्यशेम देवहितं यदायुः' इत्येवंजातीयका दिव्यभागप्रार्थनाः चिरन्तनी वैदिकीति बोध्यम् । स च मागः न केवलं आयुरारोग्येश्वर्यादिरूपः । यद्यप्यायुरादीनि दातुं प्रभवत्येव, तथाऽपि स दिव्यो भागो वस्तुतः देवहस्तगतः भवति । त्रसिन् अनिधकारिभिरपक्षेत्री प्रेप्सिते, स निन्दायाः निरोधस्य वा बास्पदं भवति, अन्यथा स स्तुत्यः काम्यः, न कुतोऽपि तं द्वेषः स्प्रष्टुं प्रभवति इत्युत्तरयर्ची विषदं भवति ॥

## चतुर्थीमृचमाह--

यश्चिद्धि ते इत्था भर्गः शशमानः पुरा निदः । अद्वेषो हस्तयोर्द्धे ॥४॥ यः चित् हि ते इत्था भर्गः शृशमानः पुरा निदः अहेषः हस्तयोः दधे ॥

चित् हि शब्दौ पादपूरणौ । हे सवितः, यः भगः मजनीयः भागः, अद्वेष: अविद्यमानो द्वेषो यसिन् सः, तथाभूतः निदः निन्दायाः पुरा पूर्व (उत शुवन्तु नो निद इत्यत्र न्यारूयातम्) इत्था विसंवादवर्जितं (सत्यनामैतत्) शशमानः श्रसमानः, स्त्यमानः (कर्मणि कर्तप्रत्ययः) ते तव हस्तयोः करयोः द्धे निहितः, तं 'भागमीमहे' इति पूर्वयची सम्बन्धः, यच्छन्दश्चतेस्तच्छन्दाध्याहारः । श्रागेव भागो वर्णितः । अयं भावः अयुक्तैरपरिपक्षैरर्ध्यमानो लम्यमानो वा स दिव्यो मागः अस्युभिः अन्यश्चभद्वेषिभिः मानुषैरमानुषैर्वा दूषितुं शक्यः, तथा-विधाया निन्दायाः प्राक् 'निदः पुरा' ताद्दशीं निन्दाश्चवमतीत्य वर्तमानः अत एव द्वेषातीतः विसंवादवर्जं स्तूयमानः सवितुर्हस्तयोनिहितः । तं मागं प्रार्थयामहे इति ॥

## पश्चमीमृचमाइ-

भगभक्तस्य ते व्यमुदेशेम् तवावसा । मूर्धानं राय आरभे ॥५॥ भगंऽभक्तस्य ते व्यम् उत् अशोम तवं अवंसा मूर्भानंम् रायः आऽरभे ॥

हे सवितः ते लदीयाः वयं ऋषयः, मादशा वेति शुनःशेपस्पर्षेरुकिः । तव सत्कर्तकेन अवसा असदीयसंवर्धनेन उदरोम ऊर्ध्व प्राप्तुयाम [अग्र व्याप्ती, **म्यत्ययेन शप्] तया संवधिताः सन्तः ऊर्ध्व गच्छेम** । किमर्थम् भगभक्तस्य मगेन देवेन भगात्मनाऽविश्यतेन तया सवित्रा भक्तस्य सेवितस्य रायः धनस्य [इदं सावित्रं धनं दिव्यं अवधेयम् ] मूर्धानं उत्तमं पदं उत्कर्षमित्यर्थः, आरभे आरब्धुं उपमोक्तम् [तुम्रुभर्थे केन्प्रत्ययः] ।।।

इति प्रथमका द्वितीये त्रयोदशो वर्गः

अथासिन् स्के षष्टीमृचमाह-

न्हि ते क्षत्रं न सहो न मृन्युं वयश्चिनामी प्तयंन्त आपुः । नेमा आपी अनिमिषं चर्रन्तीर्न ये वार्तस्य प्रमिनन्त्यभ्वेम् ॥६॥ नहि ते क्षत्रम् न सही न मृन्युम् वर्यः चन अभी इति प्तयंन्तः आपुः न इमाः आपः अनिऽमिषम् चर्रन्तीः न ये वार्तस्य प्रुऽमिनन्ति अभ्वेम् ॥

इतः परं वारुण्यः आ सक्तसमाप्तः । सिवतः सर्वप्रेरकस्य प्रसादाद् वरुणं स्तौति । अनिभगम्यं वरुणस्य वलात्मकं महत्त्वं वर्णयति । हे देव वरुण! अमी हतो जगति हृश्यमानाः पत्तयन्तः आकाशे उत्पतन्तः (चुरादिरदन्तः, शतः) वयश्चन पिक्ष-णोऽपि ते तव क्षत्रं पराक्रमवलं निह आपुः नैवोपगच्छन्ति । तथा सहः सहन-वलं न आपुः, मन्युं कोधवेगं वा न आपुः । अनिमिषं सन्ततं चरन्तीः गच्छन्त्यः प्रवहन्त्यः इमाः आपः नद्यः न आपुरिति सम्बन्धः । ये ये च वातस्य सदागते-वियोः वेगविशेषाः प्रचण्डा भवन्ति, तेऽपि तव अभ्वं चलप्रचरं महत्त्वं (अभ्वं महन्त्राम) न प्रमिनन्ति न प्रशाधन्ते (मीञ् हिंसायाम्, क्षाविकरणी धातः)। वेगन बलेन वा ये प्रथिता लोके तानतिशेते तव प्रवलो महिमा ॥

सप्तमीमृचमाह—

अबुभे राजा वर्रणो वर्नस्योध्वं स्तूपं ददते पूतदंक्षः । नीचीनाः स्थुरुपरि बुभ एषामस्मे अन्तर्निहिताः केतवः स्यः ॥७॥ अबुभे राजां वर्रणः वर्नस्य ऊर्ध्वम् स्तूपम् ददते पूतऽदंक्षः नीचीनाः स्थुः उपरि बुभः एषाम् असो इति अन्तः निहिताः केतवेः स्युरिति स्यः ॥

अबुन्ने अविद्यमानः बुन्नः मूलं यस तिसन् निरालम्बने आकाशे राजा राजमानः प्रभुः पूतदक्षः पवित्रधीकौशलबलः वरुणः देवः वनस्य वननीयस्य सम्भजनीयस्य जीवनतेजसः स्तूपं सङ्घातं ऊर्ध्वं उपरिदेशे द्दते धारयते । तथां कर्ध्वं स्थितस्य वनस्तूपस्यांशवः नीचीनाः अधोष्ठसाः स्थुः तिष्ठन्ति । एषां जंशनां बुध्नः मूलं, आश्रयः उपिर वर्तते । तसादेते केतवः प्रज्ञानरश्मयः ऊर्ध्वमूलाः अधोग्रखाः अस्मानिष्मसरन्तः अस्मे असासु अन्तः अन्तरे निहिताः प्रतिष्ठापिताः स्युः भवन्तीत्यर्थः, भूयासुरित्याशास्ते वा मन्नदृक् । दृदते— जुहो-त्यादिः— छन्दिस भौबादिकः । नीचीनाः— निपूर्वादश्चतेः किन्, ईनादेशः । स्थुः— छुड् अडागमामावः छन्दिस, लड्थं । अस्मे— सप्तम्याः शे आदेशः । वनशन्दः धात्रर्थानुसारेण रूखा च, वननीये सुखे, वृक्षजलतेजःप्रभृतिषु वर्तमानः प्रकरणानुसारेण व्याख्येयः । स्तूपः सङ्घात इति असंदिग्धम् । सामध्यात् तेजसः सङ्घातो प्राद्यः । स चोर्ध्वमूलः सर्वे वृत्वा स्वयमूर्धं स्थितेन वरुणेन ऋतज्योतिरात्मना आदित्येन धार्यते । एवंलक्षणो 'वनस्तूपः' चिन्मयो भवति, यस्मात् प्रज्ञामयाः 'केतवः' प्रसरन्ति । तानि जीवनार्थानि तेजांसि, अत एव अधोग्रखानि पृथिवीं पार्थिवानस्मांश्रानुलक्ष्यायान्ति । अत्र अन्तरस्मासु धीयन्ते ॥

## अष्टमीमृचमाह---

उरुं हि राजा वर्रणश्चकार सूर्यीय पन्धामन्वेतवा उं । अपदे पादा प्रतिधातवेऽकरुतापेवक्ता हृदयाविधिश्चित् ॥८॥ उरुम् हि राजां वर्रणः चकारं सूर्यीय पन्धाम् अनुंऽएत्वै ऊम् इतिं अपदे पादां प्रतिऽधातवे अकः उत अपुऽवक्ता हृद्युऽविधेः चित् ॥

यद्यप्येक एव ऋतज्योतिरात्मा सौरः पुरुषो भगतानादित्य इति प्रसिद्धः, तथाऽपि तस्य गुणिवशेषाविष्कारकविभवनहुलः स्र्यमित्रवरुणभगादिम्र्तिभेदः कार्यभेदायचो प्राह्मः । एवं वरुणः स्र्योपाध्वानं करोतीत्यादानुपपत्तिलेक्ष्या । हि प्रसिद्धौ । राजा प्रसः वरुणः सर्व वृत्ता स्थितो देवः सूर्याय सर्वप्रेरकाय सिवत्रे अन्वेत्तवे उ अनुक्रमेण गन्तुमेव उहं विततं पन्थां पन्थानम् (छान्दसम्) चकार करोति (लटो सिट्) । अपदे पदरिहते, दुष्प्रवेशे स्थाने इत्यर्थः पादा पादौ प्रतिधातवे निधातं अकः करोति मार्गमिति शेषः । (अन्वेतवे, प्रतिधातवे, इत्यत्र तुष्ठवर्थे तवे तवेन् प्रत्यौ । अकः - छन्दिस लह्थें लङ्, अन्यत्सर्व छान्दसम्) उत अपि च हृद्य-

विधिश्चित् हृदयं विध्यतीति हृदयवित् तस्यापि अपवक्ता अपविदा स वरणः । हृद्देष्ठिकं भवति । मनुष्यस्थान्तरात्मनिवासस्थानं हृदयम् , तदिप येन पाप्मना तेजः- प्रतिबन्धकेन तमोबलेन शत्रुणा विद्धं भवति, तस्थापि चिन्मयस्परिक्षमप्रसारिनरोधकस्य तेजःशत्रोनिराकरणं करोति परमपावनः पूतदक्षस्रादिविशिष्टो वरुणः । न केवलं विश्व- प्रेरकस्य सर्थस्य तामसे मानुपदेशे प्रवेशाय यथाक्रमं गतिं साधयति बृहतो मार्गस्य करणेनेति सङ्कोपः ॥

नवमीमृचमाइ-

शतं ते राजन् भिषजः सहस्रमुर्वी गंभीरा सुमतिष्टे अस्त । बार्धस्व दूरे निर्श्वतिं पराचैः कृतं चिदेनः प्र मुंमुग्ध्यस्मत् ॥९॥

शतम् ते राजन् भिषजः सहस्रम् उर्वी गभीरा सुऽमतिः ते अस्तु बार्धस्व दूरे निःऽऋतिम् प्राचैः कृतम् चित् एनंः प्र मुमुग्धि अस्मत् ॥

हे राजन् स्वामिन् वरुण भगवन्, ते तब भिष्य वहणा (तैः आर्तानामार्तिनिवारणोपाया वरुणदेववशंवदा लिक्षताः) शतं बहवो मबन्ति, सहस्रं सन्ति,
अत्यन्तं बहव इत्यर्थः । तस्मादसाद्विषये ते तब सुमितिः शोभना अनुप्रहबुद्धिः
उनी विस्तीर्णा गभीरा गम्भीरा च अस्तु भवतु । निर्न्नतिं पापदेवतां मृत्युदेवतां वा पराचैः परागमनैः पराध्युखां कृतेत्यर्थः, दूरे बाधस्व द्रीकृत्य अपनय ।
कृतं अस्माभिः कृतं एनःचित् पापमि अस्मत् अस्मतः प्रमुमुिध प्रकर्षेण यक्तं
कृतं अस्माभिः कृतं एनःचित् पापमि अस्मत् अस्मतः प्रमुमुिध प्रकर्षेण यक्तं
कृतं । मुमुिध- मुच्ल मोक्षणे, बहुलं छन्दसीति रुद्धः, हेिषः, छान्दसमन्य ।
निर्न्नतिः समष्टिगता जगद्ध्यापारवर्तिनी मृत्युदेवता सर्वपापमूलभ्वा, एनस्तु बुद्धिपूर्वकं
अविदितं वा कृतं सत्यधर्मविरुद्धं कायिकं मानसिकं वाचिकं वा कर्म । उभयापनोदनं
वरुणानुग्रहसाध्यम् । स हि सर्वथा पारिशुद्धां विधातुं प्रश्वः ॥

दशमीमृचमाह--

अमी य ऋक्षा निहितास उचा नक्तं दर्धश्चे क्रहेचिहिवेयुः । अर्दब्धानि वर्रणस्य व्रतानि विचार्कशच्चन्द्रमा नक्तमेति ॥१०॥

अमी इति ये ऋक्षाः निऽहितासः उच्चा नक्तम् दर्दश्चे क्रहं चित् दिनां ईयुः अदेव्धानि वर्रणस्य ब्रतानि विऽचार्कशत् चन्द्रमाः नक्तम् एति ॥

यद्यप्यचातमं देवानां कर्माण्येव ऋषेः प्राधान्येन लक्ष्याणि भवन्ति, तयाऽपि जगद्व्यापारे देवानामधिकारोऽविचान्यः, यमन्तरेण ब्रद्याण्डस्थितेरसम्भवः स्थादिति भन्नद्यामाञ्चयः । अस्यामृत्ति सत्यथर्माध्यक्षो भगवान् वरुणः न केवलं नः पावनत्व-विधाता, किंतु ऋतानुरोधेन विश्ववारकाणि कर्माणि निर्वहतीति म्नौति स्तुन्यं देवमृषिः । ये अमी प्रयक्षं दृश्यपाताः ऋक्षाः नक्षत्राणि उच्चा निहितासः उच्चैः निहिताः कर्ध्व म्यापिताः नक्तं रात्रौ दृहश्चे दृश्यन्ते (दृशेलिटि रे आदेशः, कर्मणि, लड्थें), ते कुहचित् कृत्र वा दिवा दिनोलायां ईयुः गव्छिति (लटो लिट्) वरुणस्य वतानि कर्माणि अद्वधानि अवाधितानि अप्रतिहतान्यव्यभिचारीणीत्यर्थः । अत एव चन्द्रमाः चन्द्रः विचाकाद्यात् विश्वपेण प्रकाशमानः सन नक्तं रात्रौ एति गव्छित प्रयातीत्यर्थः । वरुणस्याध्यक्ष्यात् विश्वप्तिन् ज्ञाति दिने सूर्यप्रकाशे नक्षत्राणामदर्शनं, रात्रौ चन्द्रस्य प्रकाशः, उचा स्थितिनश्चत्राणामित्यादि सम्भवति । अतो नियतिकृतनियमाः सर्वेऽपि वरुणमूर्तेरादित्यस्य ऋतज्योतियो विलामाः ॥

इति प्रथमस्य हितीये चतुर्दशी वर्गः

एकादशीमृचमाह-

तत्त्र्वां यामि ब्रह्मणा वन्दंमानस्तदाशांस्ते यजमानो हिविभिः । अहेळमानो वरुणेह बोध्युर्रशंस मा न आयुः प्र मोषीः ॥११॥ तत् त्वा यामि ब्रह्मणा वन्दंमानः तत् आ शास्ते यजमानः हिविःऽभिः अहेळमानः वरुण इह बोधि उर्रुशंस मा नः आर्युः प्र मोषीः ॥

हे उरुशंस ब्हत्सोत्र, (उरुः विस्तृतिवाचकः, शंसः स्तोत्रवाची) वरुण, त्वा ताम् ब्रह्मणा मन्नेण वन्दमानः स्तुवन् तत् तच्छन्दवाच्यं परं यामि याचे, (यामि याच्ञाकर्मा-स्कन्दम्बामी)। तत् तदेव परं पदं यज्ञमानः अन्तर्याजी हविभिः हव्यैर्पणीयद्रव्यः, आशास्ते प्रार्थयने। इह अस्पदीये कर्मणि अहेळमानः तमसासु

अनादरमकुर्वन [हेडू अनादरे] आदरं कुर्विन्नत्यर्थः बोधि वृष्यस्व अस्मदर्थनामिति क्षेषः [बुध अवगमने, लोटः सेहिंः, अन्यद्पि छान्दसम् ] नः अस्माकं आयुः जीवितकालपित्माणं मा प्रमोधीः ग्रम्पितं मा कृथाः, युक्तस्य आयुषः हासो मा भृदित्यर्थः [मुष स्तेये, लोडथे छङ्] । इदमवधेयम् । प्राणापहार एव आयुषः प्रमोपः पावनं देवार्थं आयुः न मुपितं, किं तु सुरक्षितं पूर्णमेव भवति । अत्र 'तत्' आयुरिति व्याख्यातारः पूर्वे । 'तदिककं' इत्यादि बङ्वते । तद्षेक्षया परं पदिमिति उत्यन्नतरम् ॥

द्वादशीमृचमाह-

तदिन्नक्तं तिह्वा महामाह्यसद्यं केती हृद आ विचेष्टे । शुनःशेषो यमह्नहृभीतः सो अस्मान् राजा वर्रणो मुमोक्त ॥१२॥ तद् इत् नक्तंम तत् दिवां महाम् आहुः तत् अयम् केतः हृदः आ वि चेष्टे शुनःशेषः यम् अह्नंत् गृभीतः सः अस्मान् राजां वर्रणः मुमोक्त ॥

तदित् तदेव नक्तम् रात्रिः तत् दिवा दिनमिष भवति, अहोरात्रं सन्ततं तदेव भवतीत्यर्थः । अथवा सन्ततं तदेव महां आहुः ऋषयः कथयन्ति, आचार्यो म उपदिष्टवान् । न केवलमन्यैः कथितेन तृप्तोऽस्मि, ममापि साक्षाद् ज्ञानं तद्विषयकं वर्तत इत्याह । हृदः इदयानिष्पन्नः अयं प्रत्यक्षसिद्धस्य इदमा निर्देशः केतः प्रज्ञानविशेषः तत् तदेव आविचष्टे सर्वतो विशेषण प्रकाशयति । गृभीतः गृहीतः बद्धः बन्धनस्य इति यावत् शुनःशेषः आत्मन एव परोक्षरूपेण प्रथमपुरुषेणाभि-धानम् यं अह्वत् आहृतवान् [ह्वेञो छङि, च्लेरङादेशः, आकारलोपश्च] सः [संहि-तायां प्रकृत्यान्तःपादमिति प्रकृतिभावः] राजा वरुणः अस्मान् मुमोक्त बन्धात् सक्तान् करोत् । (बहुलं छन्दसीति विकरणस्य रुष्ठः) ।।

त्रयोदशीमृचमाइ-

शुनुःशेषो ह्यह्वेद्वभीतस्त्रिष्वंद्वित्यं द्वेपदेषुं बद्धः । अवैनुं राजा वर्रणः सस्रज्याद्विद्वाँ अदेब्धो विमुमोक्त पाशनि ॥१३॥ शुनुःशेर्पः हि अह्वत् गुभीतः त्रिषु आदित्यम् द्रुऽपदेषु बद्धः अवे एन्म राजां वर्रणः सस्ज्यात् विद्वान् अदंब्धः वि मुमोक्तु पाशांन् ॥

ग्रभीतः गृहीतः (बन्धनार्थं) त्रिष्ठु त्रिसङ्क्षयानेषु त्रिष्टत्कृतेषु द्वपदेषु द्रोः श्वस्य पदेषु स्थानेषु बद्धः शुनःहोपः क्रिषः आदित्यं वहणं अह्वत् आहृतवान्, हि यसादेवं तसात् विद्वान् विमोचनोपायज्ञः राजा स्वामी अद्दुष्धः अप्रतिहत्वशक्तिश्व वहणः एनं ग्रुनःशेपं अवस्पष्टुष्यात् अवसृष्टं विश्वक्तं करोतु (सृज विसर्गे, प्रार्थनायां लिङ्, क्लः, विकरणव्यत्ययः) विसर्जनप्रकारमाह, पाशान् बन्धन-रज्जुविशेषान् विमुमोक्तु विच्छिद्य मुश्चतु, पाशेषु विच्छिद्य मुक्तेषु पुरुषस्य बद्धस्य विमोक्षणं सम्पद्यते । द्वपदेषु द्वः पृथिवीहृदः तेन पार्थिवः सर्वोऽपि सजीवः पिण्डो लक्ष्यते । स चान्नशब्दवाच्यः, तत्र परिणामवशाद्वहृति सक्ष्मसाराणि क्रियासाधनानि झानोपकरणानि च निष्पद्यन्ते । तेषां तत्त्वानुसारेण त्रिधा चतुर्धा पश्चधा वा विभागः क्रियते । प्रायशिक्षवृत्करणं प्रत्यक्षानुभवमूलके व्यवहारे सिद्धम् । तत्र अन्तप्राणमनः-संद्रकं वेद्यम् । इमान्येव त्रीणि द्वपदानि भवन्ति । एषु त्रिषु शरीरे प्राणे मनसि च स्थानेषु स्वरूपभृतः सुखमयरिक्षः गृहीतः बद्धश्च । ततो मुक्ति याचे वरुणदेवमृषिः । यद्यपि ग्रुनःशेप इति ऋषेर्नाम भवति, तथाऽपि तस्य अर्थो बोध्यः । ग्रुन इति सुख-नाम, शेपो रिक्षः । ईदशं ऋषिनाम सार्थकं अन्यत्र व्याख्यातमवधेयम् ।।

चतुर्दशीमृचमाह—

अवं ते हेळों वरुण नमोभिरवं युज्ञेभिरीमहे ह्विभिः । क्षयं क्षसम्यमसुर प्रचेता राज्ञक्षेनांसि शिश्रथः कृतानि ॥१४॥ अवं ते हेळेः वरुण नमोभिः अवं युज्ञेभिः इमहे ह्विःऽभिः क्षयंन् असम्यम् असुर प्रचेत इति प्रज्वेतः राजन् एनांसि शिश्रथः कृतानि ॥

हे वरुण भगवन् ते तव हेळ: अनादरं असान् प्रति उपेक्षामित्यर्थः (हेट्ट अनादरे, तसादसुन्) क्रोधमिति योग्यार्थं मन्यते सायणः । नमोभिः नमस्करणैः अवेमहे अवनयामः (ईङ् गतौ विकरणस छक्) । यज्ञेभिः यहैः हविभिः हम्पैः सोमाभिषवैरन्येई व्येश्व अवनयामः । क्षयम् असासु निवसन् (क्षि-निवासे, श्रतः) हे प्रचेतः प्रकृष्टज्ञान, असुर वलवन् (असवः प्राणाः, मलर्थो रः) अस्मभ्यं अस्मदर्थ एनांसि पापानि शिश्रथः श्रथय, शिथिलीकुरु, कानि कृतानि असाभिः चितानि । शिश्रथः श्रथ दौर्वल्ये, चुरादिरदन्तः, छान्दसो छङ्, द्विभीवः ॥

पश्चदशीमृचमाह---

उदुंत्तमं वेरुण पार्शम्सदवांधमं वि मध्यमं श्रंथाय । अथा वयमदित्य व्रते तवानांगसो अदितये स्याम ॥१५॥ उत् उत्ऽतंमम् वरुण पार्शम् अस्मत् अवं अधमम् वि मध्यमम् श्रथ्य अर्थ वयम् आदित्य व्रते तवे अनांगसः अदितये स्याम् ॥

हे वरुण, उत्तमं उत्कृष्ट, ऊर्घ्वस्थानगतं पादां बन्धनं अस्मत् असत्तः उत् श्रथाय उत्कृष्य श्रथय । अधमं नीचः बन्धनं अवश्रथाय अवकृष्य शिथिलीकुरु । तथा मध्यमं मध्यमस्थानगतं बन्धनं च विश्रथाय वियुज्य शिथिलय । अथ अनन्तरं हे आदित्य अदितिपुत्र वयं शुनःशेपाः मनुष्यतां गताः सुखमयज्ञानरक्षयः तव व्रते लदीये दिन्ये कर्मणि अनागसः अनपराधाः निष्पापाः सन्तः अदितये अखण्डात्मक्षेत्रभूतायाः देवानां मातुरर्थाय स्थाम भवेम ॥

इदं च पाशवन्धविमोचनं उपनिपदुपिष्ट-सर्वग्रन्थि-विश्रमोक्षेणोद्घाटितरहस्यं स्थात् । ग्रन्थयश्च अविद्याग्रन्थयः स्थूलादिशरीरत्रयवृत्तय इति साधनपराणां वेदान्तिनां अभिमतम् । पाश्चवन्धत्रयं तात्त्रिकयोगप्रसिद्धब्रह्मविष्णुरुद्रनामाङ्कित-ग्रन्थिवन्धत्रयेण संवदतीत्यसंश्चयम् । अत्र वस्तुतस्तु मनःप्राणशरीरात्मके त्रिके ऋतस्य ज्योतिषः प्रवेश-प्रतिवन्धकं प्रसारिनरोधकं च भवति बन्धनित्रतयिमदमवगन्तव्यम् । अस्य विश्रमोक्षो वरुणदेवानुग्रहसाध्यो भवति ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये पञ्चदशो वर्गः

क्ष अस्य स्कल्य तास्त्रिकोऽर्थः स्पष्टः व्याख्यानतोऽप्यवगन्तव्यः । ऋषेनिमः अवयवार्थस्य आध्या-रिमकरदस्यार्थयोतकस्वं बोध्यम् । तथा कण्व-कक्षीवद्-गोतमादीनि नाम।नि मम्रद्रष्ट्गाम।ध्यारिमकसम्पत्ति-दशावृत्त्यादिबोधकानि भवन्ति । एवं श्रुनःशेप ऋषिरपि सुखमयज्ञानरिहमस्वरूप द्वत्यवयवार्थविशिष्टं नाम

अथ पष्टेऽनुवाके शुनःशेषस्य यचिदित्येकविंशर्चे द्वितीयं स्नकं गायत्रीच्छन्दस्कं वारुणम् ॥

तत्र प्रथमामृचमाह—

यि चित् विशो यथा प्र देव वरुण व्रतम् । मिनीमिस चिविचिव ॥१॥ यत् चित् हि ते विशेः यथा प्र देवं वरुण व्रतम् मिनीमिस चिविऽचिव ॥

विभिर्ति शुनःशब्दः सुखवाची, शेपो रिहमः । तेनेदं सूक्तार्थरहस्यं भवति । अदितिरखण्डसन्त्वमयी चितिः भवति । तस्याः सर्वं जगत् जातम्, जाताश्च जगदधीश्वराः देवाः । तस्सुखरिहमरेव मानुषोऽपि जीवः । स पाञ्चभौतिकं पिण्डं प्रविधस्तत्र प्रिष्ठ प्रधानेषु स्थानेषु अन्नप्राणमनोमयाधारेषु गृहीतो बद्धस्तन्नेव जीवन् बद्ध-देवताप्रसादपूर्वकं वरुणानुप्रहाद्धन्धविमोक्षं रूभते । 'तद्यं केतो हृद् आ विचष्टे ' इति मन्नपादः सर्वं सूक्तार्थं विभायथेद्विचारधीतिचित्तानाम् । सर्वाश्च ऋचः अध्यात्मपरतां बोधयन्तीत्यसंशयम् ॥

अत्र पूर्वे व्याख्यातारः शीनःशेपमाध्यानमुदाहत्य शुनःशेपमारणकथोपन्यासेन गम्भीरं सूक्तार्थमावृण्विन्त । इतरस्थकेप्विप मन्नार्थविवरणाय प्रवृक्तानि मन्नस्थोपयोगं व्याचक्षाणानि वा ब्राह्मणानि भाच्छादनान्येव संवृक्तानि । ऐतरेयब्राह्मणमेव शुनःशेपकथां प्रथममाचष्टे (ऐ. बा. ३३. अ) । तामेवोपिवतां पुराणप्रन्थाः कथयन्ति । व्याख्यातारः ब्राह्मणस्यस्य आख्यान्य वेदसूक्तं बीजम्, पुराणकथानां ब्राह्मणं मूलमिति च मन्यन्ते । अत्र ब्राह्मणवचनाधारेण सूक्तार्थं निश्चिन्वन्ति । अन्यत्र पुराणकथानिश्च मन्नार्थं बुवते । यथा वा बामनावतारपुराणकथया 'इदं विष्पुर्विचक्रमे 'इत्यस्य विवृतिमाचक्षते, न तु वामनावतारकथामूलं अयं मन्न इति, तथा बहूनि सूक्तानि पुराणकथायाथार्थ्यसमर्थनायैवोदाहत्य व्याख्यातानि । आस्तामेतत् । अन्यस्तु प्रक्षो भवति । अस्य सूक्तस्य तात्त्वकोऽर्थः उक्तप्रकार एव भवतु । ब्राह्मणोक्तादाख्यानादिदमभ्युपगम्यं, यत् नरवधाचार आसीत्पुरा यज्ञेव्वार्याणामिति चेश्वेति ब्रूमः । कथम् १ ब्राह्मणवाक्यमेव प्रमाणम् । आख्याने श्चनःशेपस्थेदं वाक्यं भवति— 'अथ ह शुनःशेप ईक्षांचके अमानुषिमव मा विश्वसिष्यन्ति इन्ताद्वं देवता उपध्यानामि इति । अत्र सायणभाष्यव्यावत्य नरपश्चवधनिपेधश्चतिपूर्विका अवधातव्या । 'अन्यत्र पर्यप्तिकृतं पुरुषं आरण्यांश्च उत्सुजति अहिसाया इति श्चतः पर्यप्तिकरणादृष्ट्वं मनुष्यं परित्यजन्ति । गृते तु माममानुषम् मिव मनुष्यव्यतिरक्तं अज्ञादिपश्चमिव विश्वसिष्यन्ति मारियप्यन्ति ' पर्यप्तिकरणं नाम दर्भरूपेण उल्मुखेन त्रिः प्रदक्षिणीकरणम् । तत्परं पुरुष उत्सुज्यते । नासीचरपश्चवध इत्यसंशयम् ॥

तर्हि किमाधारोऽयमाचारः किमर्थः पुरुपमेधः ? अध्वर्युशाखात्मको वेद एवाधारः । तैत्तिरीयसंदितायां पुरुषमेधस्य पृथक्षक्रमागो नास्ति, तेत्तिरीयब्राह्मणं तु वर्तते (अष्टकं ३, प्र. ४) । ग्रुह्मयजुर्वेदे तु सन्ति मन्नाः । तत्र द्वावध्यायौ पुरुषमेधसम्बद्धौ (अ. ३०-३१) । पुरुष्मेधस्य प्रयोजनं तत्त्वं च वेदवाक्येभ्य एव स्पष्टमवगते भवतः । भाष्यकृतो महीधरस्य पङ्कीः प्रकृतोपयोगिनीरुदाहरामः— 'ब्राह्मण-राजन्ययोरितष्टाकामयोः पुरुषमेधसंज्ञको यज्ञो भवति । सर्वभूतान्यतिक्रम्य स्थानं अतिष्ठा' इति । तत्र द्वयोः आद्येऽध्याये 'देव सवितः प्रसुव' (वा. सं. ९-१) इति यजुर्मन्नं, तिस्रः ऋचः, 'तत्सिवतुर्वरेण्यं' इति प्रसिद्धां सावित्रीं, 'विश्वानि देव सवितः' (ऋ०— मं. ५, सू. ८२, ऋ. ७.) 'विभक्तारं हवामहे' (ऋ०— १. २२. ५.) इत्येताः पठित्वा प्ररुषमेधकाः पद्मवः आऽध्यायपरिसमासेः आद्माताः । एते च, अष्टचत्वारिंशत्सङ्ख्याकाः पुरुषाः ब्राह्मणाद्याः

हे देव, वरुण, विशो यथा मनुष्या इव, जनसामान्यमिव यिचित् यदिष किश्चित् ते तव व्रतम् कर्म ऋतपथप्रवृत्तं दिव्यधमीनुरुद्धं तदीयं कर्मेत्यर्थः, द्यविद्यवि अहरहः प्रमिनीमिस प्रमादेन हिंसाः, उछङ्घनमेव हिंसा, उछिङ्घतं भवत्यसाभिः (मीञ् हिंसायां, श्रा मसो मिसः छन्दिस) तदिष क्षन्तव्यमिति शेषः । सा च विवक्षा उत्तरयर्चा स्पष्टा भवति ॥

#### द्वितीयामृचमाह—

मा नो वधायं हुलते जिहीळानस्यं रीरधः । मा ह्र<u>णा</u>नस्यं मुन्यवे ॥२॥ मा नुः वधायं हुलवे जिहीळानस्यं रीरधः मा हृणानस्यं मुन्यवे ॥

जिहीळानस्य अनादरं कुर्वतः (कृतवत इति सायणीयम्) हत्नवे हन्तुः बच्चर्थे चतुर्थी, तव कर्तिर पष्टी, वधाय हिंसाये नः असान् मा रीरधः न साधय । हृणानस्य कुष्यतस्तव मन्यवे कोपाय 'न मा रीरधः' इति सम्बन्धः । पूर्वोक्तरीत्या यैः दैव्यव्रतोल्जङ्घनं क्रियते तेष्वनादरं कुरुते वरुणः । स वारुणोऽनादरः तेषां विनष्टये भवति । तादशानादरस्य विषयभृतान् मा नः कार्षीरिति याचते । सोऽ

जनमना जीविकया अन्यथा वा जातिविभागास्पदभूताः यथाविधि यूपेषु नियुक्ताः भवन्ति । अथ किं कुर्याद् अजमानः ? महीधर आह- 'सर्वेषां नियोगानन्तरं ताश्चियुक्तान् पुरुषान् 'सहस्रशीर्षा पुरुषः ' (प्रसिद्धं पुरुष-सूक्तम् ) इति घोडशर्चेनानुत्राकेन दक्षिणत उपविष्टः होतृबद्भिष्टौति......तत आरूम्भनक्रमेण यथादैवतं प्रोक्षणादि । ब्राह्मणादीनां पर्यप्तिकरणानन्तरं 'हदं ब्रह्मणे, इदं क्षत्राय ' इत्येवं सर्वेषां यथास्वस्रदेवतो हेशेन आगः । ततः सर्वान् ब्राह्मणादीन् यूपेभ्यो विमुच्योत्स्जति '। अयमाश्चयः । नानावर्गीयपुरुषात्मना अव-रियतः पुरुष पृकोऽवयवी, तत्य अवयवभूतेभ्यः देवतेभ्य एवेमे सर्वे विविधाः पुरुषा इति ज्ञानेन कर्मणा च अवधार्य, 'पुरुषमेधानन्तरं अरण्यं गत्वा संन्यसेत् ' इत्याहुः ॥

अत्र द्वितीयोऽध्यायः पुरुषस्कात्मको भवति । स एव प्रधानः पुरुषमेधमन्नः, येन पुरुषः स्त्यते । अत्र उच्वटभाष्यं अवश्यं निरीक्षणीयम् । ''परमात्मविज्ञानानन्दादिगुणात्मिन प्रभूतः पुरुषमेधो यज्ञः प्रजापितः क्रिकालाग्न्यादिवपुः पुरुषोत्पत्ति-स्थिति-संहतीनां हेतुः स्वर्गापवर्गेश्वर्यमोक्षदो ज्ञानकर्मसमुख्यकारणं शरीरं 'यज्ञो वा अस्यात्मा भवति' इति श्रुतेः । सहस्रशीर्षा पुरुषः इत्यनुवाकेन षोडश्चर्नेनानुष्टुभेन त्रिष्टुबन्त्येन 'अझणे बाह्मणं ' इत्यादि-अवयवभूत-पुरुषद्वारेण अवयवी पुरुषः स्त्यते" इति । नासीत्कदाऽपि वैदिकेषु यज्ञेषु अरपञ्चवध इति वक्तव्यमवश्यमभवत् । पुरुषमेधे नियोज्यानां नानाजातीयानां नानावर्गीयाणां च नामानि तेषां दैवतानि च यज्ञेदे द्रष्टव्यानि । विस्तरो मा भूदिति विरम्यते । सेषा पामरकथा, यद्वेदेषु देवार्य अनुष्यहत्या विहितेति । दिव्यचश्चष्योऽध्यात्मसम्पद्या ऋषयः पूर्वे, स्थूलदशो बहिर्यागपरा वाऽस्माकमार्याः श्रुरा देवार्यं नरवधशूरा आसश्चित्यतथ्यभतापानुकीर्तनं मा भूदित्येष विषयः संक्षिसः ॥

नादरः क्रोधे पर्यवसको मवि । तसात् कृष्यतस्तव क्रोधस्य पात्रं मा भूमेति प्रार्थयते ! जिहीळानस्य— हेहु अनादरे, लिटः कानच्, द्विभीवः, एकारस्य ईकारादि श्लान्दसः ! इत्रवे— क्र-हिनभ्यां कुः, कृतुमित्यत्र गतम् । रीरधः— राध साध संसिद्धौ, छुङ्, माङ्योगात् अडभावः । हणानस्य— हिणः क्रोधकर्मा, शानच् ॥

त्तीयामृचमाह—

वि मृंळीकार्य ते मनो र्थीरश्वं न सन्दितम् । गीर्भिवैरुण सीमहि ॥३॥ वि मृळीकार्य ते मनेः र्थीः अर्श्वम् न सम्ऽदितम् गीःऽभिः व्रुण् सीमृहि ॥

हे वरुण, मृळीकाय सुखनाय अपराधधमात्मकसुखहेतव इत्यर्थः, मृड-धातोः ईकक् । ते तव मनः मानसं गीर्भिः स्तुतिभिरसदीयाभिः विसीमहि विशेषेण बधीमः, षिञ् बन्धने, ईकारण्ठान्दसः, आत्मनेपदञ्यत्ययश्च । तत्र दृष्टान्तं आह- रथीः रथस्वामी, मत्वर्थीयः ईकारः । संदितं सन्नद्धं अश्वं न तुरगमिव । (सम्पूर्वकः दो अवखण्डने, उपसर्गवशात् सम्यग्बन्धनार्थो धातुः) । यथा सारिधः समद्भमश्चं रथे युक्तं करोति, तथा वयं स्तुतिभिः तव चित्तं बधीमः इति भावः । भक्तिपाश्चद्धो भगवान प्रमीदतीत्याशयिक्षरन्तनोऽत्र लक्षणीयः ॥

चतुर्थीमृचमाह-

परा हि में विमन्यवः पर्तन्ति वस्पेइष्टये । वयो न वस्तिहर्प ॥४॥ पर्रा हि में विऽमन्यवः पर्तन्ति वस्यःऽइष्टये वयः न वस्तिः उपं ॥

हे वरुणेति सम्बोधनं मन्यन्ते पूर्वे, आत्मगतं वेद्युक्तं स्थात् । मे मम विमन्यवः विविधानि मननानि, सर्वाश्च मतिष्टत्तय इत्यर्थः, परा पतन्ति अतिदूरमूर्ध्वं प्रसर्गनते हि पादपूरणः । किमर्थम् १ वस्यइष्ट्रये वसुनो धनस्य प्राप्तये (वसुमतः प्राप्तये वसुशब्दाद्विन्मतुपो छिकि टि-लोपे ईयसुनो यकारलोपञ्छान्दसः) धनं च दिव्यं उत्तमं बोध्यम् । तत्र दृष्टान्तमाह— वयः पक्षिणः वस्ततीः उप न स्वावासस्थानानि

श्रित यथा पतन्ति तथा मम मितवत्तयः दूरमुत्पतन्ति दिव्यवसुभूतं वारुणं धाम श्राप्तुमिति मावः । मन्यवः पश्चिण इवोत्पतन्तीति न केवलमलङ्कारार्थेयमुपमा । श्रीवृत्तीनां खेचरत्वं योगचक्षुर्गम्यमित्यत्र योगिनोऽधुनातनाश्च साक्षिणो भवन्ति ॥

#### पत्रमीमृचमाह-

कृदा क्षेत्रश्रियं नरमा वर्रणं करामहे । मृळीकायोरुवक्षेसम् ॥५॥ कृदा क्षत्रऽश्रियेम् नरम् आ वर्रणम् क्रामहे मृळीकाये उरुऽवक्षेसम् ॥

मृळीकः य अपराधश्वमासम्पादनेन सुखाय कदा कसां वेलायां क्षत्र— श्रियं धत्रं बलं श्रयति क्षत्रश्रीः तं नरं नेतारं देवं उरुचक्षसं विततं यथा तथा द्रष्टारं वरुणं आ करामहे असदिभिम्रखं करिष्यामः १ करोतेः व्यत्ययेन शप्।।

## षष्टीमृचमाह—

तदित्संमानमोशाते वेनेन्ता न प्र युच्छतः । धृतत्रताय दाशुषे ॥६॥ तत् इत् समानम् आशाते इति वेनेन्ता न प्र युच्छतः धृतऽत्रताय दाशुषे ॥

धृतत्रताय धृतं धिया देहेन प्राणेन च धारितं व्रतं दैन्यं कर्म येन तसै, दाशुखे खीयं देवेम्यो यथाभागं दत्तवते यजमानाय तस्य प्राप्तन्यलामायेत्यर्थः, वेनन्ता वेनन्तौ कामयमानौ (वेनितः कान्तिकर्मा) मित्रावरुणौ तत् इत् तन्छन्द-बान्यं ऋतं न्योतिरेव समानं साधारणम् तुल्यं वा आज्ञाते न्यामुतः (अश्र न्याप्तौ, लिट्, छान्दसः प्रयोगः) । न प्रयुच्छतः न माधतः प्रमादं न कुरुतः (युच्छ प्रमादे) । उक्तलक्षणं यजमानं धृतव्रतं न कदाऽप्युपेक्षेते, प्रत्युत तद्र्थं तत्पदलिध कामयेते, तच न्यामुत इत्युक्तं भवति । तच्छन्दवाच्यमुत्तमं सत्यं न्योतिः तत्र तत्र कामयेते, तच न्यामुत इत्युक्तं भवति । तच्छन्दवाच्यमुत्तमं सत्यं न्योतिः तत्र तत्र कामित् स्पष्टं किचिदस्पष्टं वा संदितायामस्यां द्रष्टन्यम् । अन्यत्रेदं भूमिकायां मन्नोदा-इरणपूर्वकं विचारितमसाभिः ॥

अतिश्रावरुणयोः साहचर्यप्रसिद्धेः 'वेनन्ता' इति प्रयोगः सुबोधः । मेधातिथेर्मच्रेष्वपि कचित्कण्ठतो
 ओकाविप एकतरस्य भवणेन उभौ गृहीतौ । अत्रैके नव्याः प्राहुः । अप्रकृतस्य मित्रस्यास्यासृचि प्रतिपादनात्

### सप्तंमीम् चमाह —

वेदा यो वीनां पदमुन्तिरिक्षेण पतिताम् । वेदं नावः संमुद्रियः ॥७॥ वेदं यः वीनाम् पदम् अन्तिरिक्षेण पतिताम् वेदं नावः समुद्रियः॥

अन्तरिक्षेण आकाशमार्गेण पतताम् गच्छताम् वीनाम् पिक्षणाम् पदम् स्थानं यः वरुणः वेद् जानाति, समुद्रियः समुद्रेऽवस्थितः यो वरुणः नावः प्रवस्य पदं वेद् जानाति, स निष्तादेति पुरस्तात् सम्बन्धः, अथवा 'स बन्धवान् मोषयत्रसानिति शेषः' इति पूर्वव्याख्या वा मवतः । यद्यदसाकमविदितं दुर्वोधं वा भवति तत्सर्वं वरुणस्य सुविदितमिति विवक्षा । तिई बीनां पदं नीडं विदित-मेव सामान्यजनसापि, तथा नावो गन्तव्यं स्थानं नाविकस्य चेति स्थिते, कथं दुर्विदं ईद्दशं पदं वरुणो वेदेत्याहः मितिषृत्तयः प्राक् पिक्षिभिरुपिनताः स्थार्थाः । विषयानुपा-दानेन विषयिणः कथनमिह क्षेयम् । विभिः मतयो लिखताः । सर्वासां वृत्तीनां गन्तव्यं परमं पदं दुर्विदं नः, वरुणस्य तु विदितम् । एवं नावा जीवयात्रा लक्ष्यते । अपरि-मिताखण्डसन्वः समुद्रः, तत्रस्थो भगवान् वरुणः सर्वं जानाति ।।

### अष्टमीमृचमाइ-

वेदं मासो धृतत्रेतो द्वादंश प्रजावतः । वेदा य उपजायंते ॥८॥ वेदं मासः धृतऽत्रेतः द्वादंश प्रजाऽवतः वेदं यः उपऽजायंते ॥

यथ देवः धृतव्रतः खकर्मणो धर्ता खीयकर्मम् ध्रुव इत्यर्थः, प्रजावतः उत्पत्तिमतः, जनी प्रादुर्भावे, प्रपूर्वकः, द्वाद्द्य द्वी च दश चेति द्वन्द्रसमासः, मासान्, मासशब्दस्य मासादेशः, वेद् जानाति। यथ यः मासः उपजायते अधिको जायते तमपि वेद् जानाति। वाक्यशेषः पूर्ववत्। अधिमासः रविमासाद् अधिको मासथान्द्र एकः, 'यस्रयोदशोऽधिकमास उपजायते संवत्सरसमीपे' इति

पूर्वोत्तरयोः पञ्चमषष्टयोर्मध्ये सम्बन्धविष्छेदकः प्रक्षिप्तोऽयं मन्न इति । तच्छब्दार्थेऽस्माभिः प्रदर्शिते परिगृहीते । स्थात् कोऽप्यसम्बन्धः । पूर्वे व्याख्यातारस्तु तच्छब्दस्य हविदित्यर्थमाहुः । एवं हि सिध्यति सम्बन्धनिष्यातः । वक्णस्य महिमा वर्ण्यते सुक्तेऽस्मिन् पुरस्तादपीति ज्ञेयम् ॥

सायणीयम् । अत्र सौरमानापेश्वया चान्द्रसाधिमासस्य प्रसिक्तिदैंवज्ञसमालोचनास्पर्दं मवति । अत्रापि न केवलं कालज्ञानं वरुणस्योक्तम्, तत्तु मानुषस्यापि दैवविदो मवति । किं तर्दि विवक्षितम् कालनियमानुसारेण विद्यन्तर्वा अध्यण्डमधिषण्डं च सर्वो ध्यव- हारः सम्पद्यते, तादृशकालगतिरहस्यं सर्वनियामकस्य धृतव्रतस्य वरुणस्येति मन्नसारां इः ।

#### नवमीमृचमाह--

वेद वार्तस्य वर्त्वनिमुरोर्ऋष्वस्यं बृहुतः । वेदा ये अध्यासेते ॥९॥ वेदं वार्तस्य वुर्त्वनिम् उरोः ऋष्वस्यं बृहुतः वेदं ये अधिऽआसंते ॥

उरोः विस्तृतस्य ऋडवस्य उत्कृष्टस्य बृहतः महतः, प्रभावतः प्रमाणतोऽपि विपुलस्थेत्यर्थः, वातस्य वायोः जगत्प्राणस्य वर्तानिम् मार्ग यो वेद् जानाति, यो देवाः अधि उपि आसते आसीना भवन्ति, तानिष यो वरुणो वेद् जानाति, वाक्यशेषः पूर्ववत् । ऋष्वस्य दर्शनीयस्थेति सायणः, महत इति स्कन्दस्वामी । ऋष्व ६ वीरः, ऋष्व ५ ओजाः इत्यादौ महत्त्वार्थ उपपन्नतरो लक्ष्यते । तस्याद् ऋष्व उत्कृष्ट इति व्याख्यातम् ॥

#### दशमीमृचमाइ---

निषसाद धृतत्रेतो वर्रणः पुस्त्यार्थस्य । साम्राज्याय सुकर्तुः ॥१०॥ नि ससाद धृतऽत्रेतः वर्रणः पुस्त्यासु आ साम् ऽराज्याय सुऽकर्तुः ॥

धृतत्रतः दैव्यस्य कर्मणो धर्ता वरुणः देवः पस्त्यासु दैवीषु वासभूमिषु (पस्त्यमिति गृहनाम, प्रजाखिति सा०) आ सर्वतः व्याप्य निषसाद निषणी मनति । किमर्थम् ? साम्राज्याय सम्राजो भावः तस्नै सम्राट्विनर्वाहायेत्वर्थः । कीद्यः ? सुक्रतुः सुकर्मा सुप्रद्रो वा, विश्वसाम्राज्यनिर्वाहाय साधु प्रात्नं दृढमिन्छा- वलमपेक्षितम् । तदिदं विशेषणम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये सप्तद्वाो वर्गः

#### अथैकादशीमृचमाह-

अतो विश्वान्यद्धंता चिकित्वाँ अभि पश्यति । कृतानि या च कत्वी ॥११॥ अतः विश्वानि अद्धंता चिकित्वान् अभि पश्यति कृतानि या च कत्वी ॥

अतः पत्र ऊर्ध 'पस्त्यासु' निषणः साम्राज्याय, तत इत्यर्थः । चिकित्वान् भागवान् वरुणः कर्ता अध्याहार्यः । विश्वानि सर्वाणि अद्भुतानि आश्वर्याणि अभि पर्यति सर्वतोऽवलोकपति । यानि कृतानि भ्रतानि अद्भुतानि या च यानि च कर्त्वा कर्तव्यानि मावीनि अद्भुतानि तानि सर्वाण्यभिपत्रयति । कर्ता-करोतेः कृत्यार्थे तन् । चिकित्नान् कित ज्ञाने, लिटः कसुन् । सायणस्तेवं मन्यते- 'अतः' वरुणात् 'चिकित्वान्' प्रज्ञावान् अद्भुतान्यभिपत्रयतीति । अत्र चिकित्नान् कीऽपि प्राञ्चः किल ॥

द्वादशीमृचमाह—

स नो विश्वाहां सुकर्तुरादित्यः सुपर्था करत् । प्र ण आयूषि तारिषत् ॥१२॥ सः नः विश्वाहां सुऽकर्तुः आदित्यः सुऽपर्था करत् प्र नः आयूषि ताारेषत् ॥

सः प्रस्ततः सुक्रतः शोभनकर्मा आदित्यः अदिविपुत्रः विश्वाहा सर्वेष्वदः स्वित्वस्मिन्नर्थे निपातः, सर्वदा नः अस्मान् सुपथा शोभनेन मार्गेण सहितान् करत् करोतः, करोते हेंट्, सहितानित्य घ्याहारः सायणीये । 'नः विश्वाहा सुपथा करत्' अस्माकं सर्वाण्यद्दानि सुपथानि शोभनमार्गनीतानि करोतः, न केवलं साकल्येन सर्वदा, अपि त एकैकं दिनं सुनीतं करोत्नित्यर्थ उपपद्यते । नः अस्माकं आयूषि प्रतारिषत् वर्धयतः, आयुष्मन्तः स्थाम वरुणप्रसादात् । प्रपूर्वकस्तरिवर्धनार्थः ॥

त्रयोदशीमृषमाह--

बिश्रंदद्वापिं हिर्ण्ययं वर्रणो वस्त निर्णिजम् । परि स्पशो नि षेदिरे ॥१३॥ विश्रंत् द्वापिम् हिर्ण्ययम् वर्रणः वस्त निःऽनिजम् परिं स्पर्शः नि सेदिरे ॥

हिरण्ययं दिरण्मयं (मयटो मलोपो निपातितः छन्दसि) द्वापिं कवचं बिभ्रत् भारयमाणः वरुणः आदित्यः निर्णिजं खच्छं खरूपं वस्त आच्छादयति (वस आच्छादने, लक्, अदमावः लड्थें) । स्पद्याः दिरण्यकवचस्पर्श्विनः रक्ष्मयः ज्ञापकाः परि परितो हिरण्यकवनमृतं वरुणं, निषेदिरे निषण्णाः (स्पर्ध स्पर्धने, किप्) सम्यग्निविच्य दर्शनं स्पष्टीकरणं च धात्वर्थः । अत एव पृदद्शिनश्वाराः स्पश्चा इति व्यवहारो लोके । वरुणस्य राज्ञश्वारास्तं परितो निषण्णाः मनुष्याणामपराधान् राज्ञे कथ्यन्ति दण्डायेति स्थूला कथा । वस्तुतस्तु, हिरण्मयपात्राच्छादितं सत्यं ज्ञापयितं निषण्णाः प्रणिधय इव ज्ञापका रक्षयो दिव्या विभूतयो वा । अवधातव्यमिह हिरण्मयेनेति ईशावास्यश्चतिवचनम् ॥

## चतुर्दशीमृचमाह-

अभिऽमातयः

न यं दिप्सन्ति दिप्सवो न दुर्ह्वाणो जनानाम् । न देवम्भिमातयः ॥१४॥ न यम् दिप्सन्ति दिप्सर्वः न दुर्ह्वाणः जनानाम् न देवम्

दिप्सवः जिघांसवः असुराः (दम्भेईननार्थोद्धश्चनार्थोद् दमनार्थोद्धा समन्ताद् उपत्ययः) यं देवं न दिप्सन्ति न जिघांसन्ति आसुरभुवोऽतीत्य वरुणस्य वर्तनात् तं हिंसितुं वश्चियतुं वा न प्रभवन्ति देववैरिणोऽसुराः । अत एव तादृशेच्छावैफल्य- ज्ञानाद् उत्कृष्टस्य वरुणस्य दुर्गमस्त्रज्ञानाद्धा नेच्छन्ति हन्तुम् । न केवलं एत एव, जनानां मनुष्याणां दुह्वाणाः द्रोग्धारोऽपि (दुह जिघांसायाम्, क्वनिप्) मनुष्य- द्रोहिणो राक्षसाः भूतविशेषा वा न यं देवं दिप्सन्ति, अभिमात्यः पाप्मानः अपि 'पाप्मा वा अभिमातिः' इति श्रुतिषु प्रसिद्धिः । तं वरुणं न स्पृशन्ति ॥

#### पश्चदशीमृचमाह-

उत यो मार्नुषेषा यशेश्चके असाम्या । अस्मार्कमुदरेष्वा ॥१५॥ उत यः मार्नुषेषु आ यशेः चके असोमि आ अस्मार्कम् उदरेषु आ ॥

उत अपि च यः वरुणः मानुषेषु सर्वसिन् मानुष्यके यद्याः प्रतिष्ठां माहात्म्यं गौरवं वा आ सर्वतः चक्रे कृतवान्, स तथा कुर्वन् आ सर्वतः असामि अन्यूनं सम्पूर्णं चके । अपि च न केवलं सामान्यतः मनुष्यजातौ प्रतिष्ठां कृतवान्, किंतु अस्माकं विशेषतो ऋषीणां उद्रेषु शरीरेषु, शरीरैकदेशेन शरीरं लक्ष्यते, आ 'चक्रे' इति सम्बन्धः । यो वरुणो मनुष्यजातिप्रतिष्ठां कृतवान्, स भगवान् ऋषीणां देहेष्विप 'यशः' प्रतिष्ठां माहात्म्यं वा चक्रे इति अर्थोत्कर्षमावहित मन्नः । अस्यापकर्षाय भवति कर्मठन्याख्या मन्नस्य-उदरपदश्रवणाधारा । यशः अनं उदरप्रणाय वरुणेनानुगृहीतं सायणाभिमतम् । तर्हि, गम्भीरार्थानां ऋचां मध्ये नीचा मन्नद्रष्टुः उदरम्भिरतासन्तृप्तिप्रख्यापना वैरस्थाय कल्पते । ऋषीणामेतेषां नासीहाजा तज्ज्ञानं वेति विमर्श्वीक्षितैः क्षिप्तश्चेदि्षक्षेपो, कथं सोऽन्याय्यः स्थात् कर्मपरन्याख्यानस्थापि नामश्यकमीदशं जघन्यं तात्पर्यग्रहणमिति स्थालीप्रलाकन्यायेनेदं दर्शितम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये अष्टादशो वर्गः

अथ पोडशीमृचमाह-

परां में यन्ति धीतयो गावो न गव्यूतीरर्तु । इच्छन्तीरुक् चक्षंसम् ॥१६॥ परां में यन्ति धीतयः गावः न गव्यूतीः अर्तु इच्छन्तीः उक्ऽचक्षंसम् ॥

उरुचक्षसम् विशालचक्षुषं, विश्वस्य द्रष्टारिमस्यर्थः, वरुणं इच्छन्तीः प्राप्तुं कामयमानाः मे मम धीत्यः धीवृत्तयः परा यन्ति अतिद्रं गच्छन्ति, 'परा हि मे विमन्यवः' इति मन्नेऽप्येवमेवोक्तं अवधेयम् । अत्र दृष्टान्तः । गावो न यथा गावः गाव्यूतीः अनु गोष्ठानि अनुलक्ष्य गच्छन्ति तद्वत् । गव्यूतीः— गावोऽत्र यूयन्त इति गव्यूतयस्ताः । छन्दसि अवादेशः । 'उस्ना इव स्वसराणि' (मं. १, स्. १, ऋ. ८.) इत्यन्न व्याख्या समालोच्या ॥

सप्तदशीमृचमाइ-

सं नु वोचावहै पुनर्थतों में मध्वार्भतम् । होतेव क्षदंसे प्रियम् ॥१७॥ सम् नु वोचावहै पुनः यतः में मधुं आऽर्भतम् । होतोऽइव क्षदंसे प्रियम् ॥

यतः यसात् मे मया विभक्तिम्यत्ययः मधु सोमात्मकं आभृतं आहतम् सम्पादिविमत्यर्थः, तं च प्रियं वन्मधु होतेव यजमानार्थं होमकर्वेव क्षद्से अश्वासि यथामागम् (क्षदितिः शकलीकरणार्थः, विमजने वर्तते, अत एव यथामाग-स्वीकरणं विविधितिमित्याचक्ष्महे)। तस्मात् नु क्षिप्रं पुनः संवोचावहे परस्पर-संवादसम्पन्नो वार्ता करवावहे। अहं मधु आहृतवान्, लंच तृप्तः स्वीकृतवान्, इतः परं उभयोरावयोरन्तरङ्गव्यवहारश्रलतिति शुनःशेपस्यपैर्वरुणदेवताविषयकविसम्मवाक्यं इदम्। वोचावहै— लोडर्थे छन्दसि छङ्, स्थानिवद्भावात् ऐत्वम्। अन्वत्सर्व छान्दसम्।।

#### अष्टादशीमृचमाह—

दर्श नु विश्वद्शितं दर्श रथमि क्षिम । एता जुषत मे गिरंः ॥१८॥ दशीम नु विश्वऽद्शितम् दशीम् रथम् अधि क्षमि एताः जुषत् मे गिरः॥

विश्वदर्शतं विश्वं दर्शतं देशनीयं यस तं वरुणं (दशेरतच् प्रत्ययः) दर्शं नु दृष्टवानद्दं खल्ज (दशेर्लक् अडमावः) अधि उपिर क्षामि क्षमायां (आतोऽमावः छान्दसः) भूम्याष्ठपिर अन्तिरक्षे रथं वरुणस्य यानं दर्श दृष्टवानिसा । एताः मे गिरः मदीयाः स्तृतीः जुषत सेवितवान् प्रीत्या स्वीकृतवां स वरुणः (जुषतेः लिङ्क् अडमावः) । भूमावेव मिम सरथस्य वरुणस्थाकाशे दर्शनं, तेन मदीयिगरां सेवनं च सम्पन्ने, इति भावः ॥

### एकोनविंशीमृचमाह-

इमं में वरुण श्रुधी हर्वम्या चे मृळय । विमिवस्युरा चेके ॥१९॥ इमम् मे वरुण श्रुधि हर्वम् अद्य चं मृळ्य त्वाम् अवस्यः आ चके ॥

हे वरुण में मम इसं हवं आहानं श्रुधि शृणु [साहितिको दीर्घ ईकारः विकरणलोपः छान्दसः]। किं च, अद्य च अधुना अस्मिन् दिने वा मृळय मृहय सुखय। अवस्युः रक्षणेच्छुः (अवस् शन्दात् क्यच् छन्दिस उप्रत्ययः) त्वाम् देवं आ आभिमुख्येन त्वामुह्दियेत्यर्थः चके आक्रन्दितवानस्मि 'के गै शन्दे', लिटि छान्दसं रूपम् ॥

विंशीमृचमाह-

त्वं विश्वस्य मेधिर दिवश्च गमश्च राजित । स यामेनि प्रति श्रुधि ॥२०॥ त्वम् विश्वस्य मे<u>धिर् दिवः च</u>ग्मः <u>च राजिसि</u> सः यामेनि प्रति श्रुधि ॥

हे मेधिर, मेधाविन् वरुण, त्वं विश्वस्य सर्वस्य जगतः दिवश्च घुलोकस्य च गमश्च भूलोकस्य च अर्थे (गमा पृथिवीनाम, आतो लोपः छन्दिस) राजिस दीप्यमे, सर्वस्यापि राजा मवसीत्यर्थः । सः ताद्यस्त्रं यामिन प्रयाणे स्रदीये प्रतिश्रुधि प्रतिश्रवणं कुरु, मदीयाह्वानस्य प्रत्युत्तरं देहि, सर्वतो यासि सं राजा विश्वस्य । यामिन-या प्रापणे, अम्मात् आतो मनिन् ॥

एकविंशीमृचमाह-

उर्दुत्तमं मुंमुग्धि नो वि पाशं मध्यमं चृत । अवाधमानि जीवसे ॥२१॥ उत् उत्ऽतमम् मुमुग्धि नः वि पाशंम् मध्यमम् चृत अवं अधमानि जीवसे ॥

ऋचोऽस्यास्तात्पर्यं 'उदुत्तमं वरुण पाशम्' इति मत्रस्य (१-२४-१५) व्याख्यायां द्रष्टव्यम् । हे वरुण, नः असाकं उत्तमं ऊर्ध्वगतं द्युलोकवैभवप्रवेशप्रतिवन्धकं शिरो-ग्रन्थिक्पं पाशं उन्मुमुिध उत्कृष्य मोचय (स्वन्तः मोक्षणे विकरणस्य श्लुः, छान्दमः) । मध्यमं मध्यमलोकीयविशुद्धमहाप्राणशक्तिप्रसारिनरोधकमध्यप्रनिथरूपं पाशं विचृत विश्विष्य नाशय (चृती हिंसायन्थनयोः तुदादिः )। अधमानि अधो-गतानि पार्थिवयन्धनानि ऊर्धवैभवव्यापारप्रतिरोधकम् लप्रनियरूपान् पाशानित्यर्थः तान् अवचृत अवकृष्य नाशय । किमर्थम् जीवसे जीवनाय असदीयाय दिव्याय रत्यर्थः । जीवसे— तुमर्थे असे प्रत्ययः छन्दिस ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये एकोनविंशो वर्गः

अथ पष्ठेऽनुवाके तृतीयं दशर्चे आग्नेयं गायत्रं सक्तम् । ऋषिः पूर्ववत् ॥ तत्र प्रथमामृचमाह—

विसष्वा हि मियेध्य वस्त्राण्यूर्जा पते । सेमं नो अध्वरं येज ॥१॥

वसिष्व हि मियेध्य वस्त्रीणि ऊर्जाम् पते सः इमम् नः अध्वरम् यज ॥

मियेध्य मध्य, मेधस्य यज्ञस्य अर्ह (मे इति स्थाने मिये इति छान्दसः इया-देशः) ऊर्जा पते बलानां पालक, ऊर्ज बलप्राणनयोः, अजादिस्यः धातुभ्यः सान्छील्ये किए, ऊर्क इति प्रथमेकवचनम्, वस्त्राणि परिधानानि वसिष्व आन्छादय वस आन्छादने, लोटि इडागमः छान्दसः, तेजांसि हि अग्नेः परिधानानि ससात् प्रजालितो भवेत्यर्थः । हि पादपूरणः । 'सः नः इमं अध्वरं यज' पादोऽपं ध्याख्यातः (१-१४-१३ ॥

#### द्वितीयामृचमाइ-

नि नो होता वरेण्यः सदा यिष्ठ मन्मिभिः । अग्ने दिवित्मिता वर्चः ॥२॥ नि नः होतां वरेण्यः सदां युविष्ठ मन्मेऽभिः अग्ने दिवित्मता वर्चः ॥

सदा सर्वदा यिविष्ठ युवतम, यजमानार्थं साधियतच्ये पहुतं, यजमाने लच्ध-जन्मनोऽनुदिनप्रवर्धनेन पुष्टिं चाग्रेद्योतियितुमिदं विशेषणम् । वरेणयः वरणीयः श्रेष्ठः मन्मिः प्राज्ञैमननैर्युक्तस्तं अग्ने नः असदीयो होता देवानामाह्याता भूता, नि निषीदेति योग्यिकियया सम्बच्यते । तथा अग्नेर्निषदनायोत्तेजनमाह, दिवितमता दीप्ति-मता, दिविश्चन्दान्मतुषि तकारोपजनः छान्दसः, वचः वचसा, वृतीयैकवचनस्य छक्, उज्ज्वलितेन असदीयस्तोत्रेण प्रीणितो निषीदेति भावः ॥

## त्तीयामृचमाह-

आ हि ष्म सूनवें पितापिर्यर्जित्यापयें । सखा सख्ये वरेण्यः ॥३॥ आ हि स्म सूनवें पिता आपिः यर्जति आपयें सखी सख्यें वरेण्यः ॥

स्म पादपूरणः, आ यजितिक्रयया सम्बध्यते, हि प्रसिद्धौ । सुनवे प्रताय पिता जनकः आयजिति यजनं सर्वथा करोति, पुत्रे यजमाने सति, तस्य पिता स्वयमेव यजमान इव वात्सल्याद् यञ्चं निर्वहति। तथा आपये बान्धवाय आपिः बन्धुः, सरुचे ग्रहदे वरेणयः वरणीयः सखा च आयजति । एवं ममापि क

चतुर्थीमृचमाइ-

आ नो बहीं रिशार्दसो वर्रणो मित्रो अर्युमा । सीर्दन्तु मर्नुषो यथा ॥४॥ आ नः बहीं रिशार्दसः वर्रणः मित्रः अर्युमा सीर्दन्तु मर्नुषः यथा ॥

हे अमे, तया आह्ताः मेरिताः देवाः रिशाद्सः हिंसकान् अदन्तः मित्रः वरुणः अर्थमा च नः अस्मदीयं बहिः अन्तर्वेद्यामास्तीर्णं आसनं आसीदन्तु आगत्य निषीदन्तु । क इव मनुषो यथा मनुष्या इव, प्रत्यक्षीभूताः व्यवहार- योग्या भवन्तु देवा इति मावः । मनुषः मनुष्या इति स्कन्दस्वामी । प्रजापतेरिति सायणः । देवाः प्रजापतेर्यज्ञमागताः किल! मनुः प्रजापतिः तस्य यद्यं यथा देवी आगताः तथा इममपीति तात्पर्यमाह सायणः ॥

## पश्चमीमृचमाह-

पूर्व्यं होतर्स्य नो मन्दंख स्रूच्यस्यं च । इमा उषु श्रुंधी गिरंः ॥५॥ पूर्व्यं होतः अस्य नः मन्दंख स्रूच्यस्यं च इमाः ऊम् इति सु श्रुधि गिरंः ॥

पूटर्य सर्वेषां नः पूर्वमुत्पन्न, होतः हे अमे, नः असदीयस अस्य यजनस सरुयस्य च तत्प्रसादसाधकसखिभावस्य च सिद्धये मन्द्स्व मोदख । उ अपि च इमाः असदीयाः गिरः स्तुतीः सु सुतरां सावधानमित्यर्थः, श्रुधि शृणु ।

इति प्रथमस्य द्वितीये विंशो वर्गः

#### षष्ठीमृचमाह--

यच्चिद्ध शश्रीता तना देवंदेवं यजामहे । त्वे इद्ध्यते हिवः ॥६॥ यत् चित् हि शश्रीता तना देवम्ऽदेवम् यजामहे त्वे इति इत् हृ<u>यते</u> हिवः ॥

हे अग्ने, यिचिद्धि यद्यपि शश्वता शाश्वतेन निरन्तरिनर्यशः, तना वर्तन विस्तृतेन यजनेन देवंदेवं बहुदेवबृन्दं, बीप्सायां द्विर्मातः यजामहे, तथांऽपि हिविः असदर्पणद्रव्यं त्वे इत् लय्येव ह्यते । इन्द्रादीनां देवानां यजनं अग्निष्ठुखेन दि सिद्धाति । तना— तनु विस्तारे, किप् चेति किप् तन इति प्रथमैकवचनम् । ते— युष्मच्छन्दात् सप्तम्येकवचनस्य श्रे आदिशः ॥

### सप्तमीमृचमाइ-

प्रियो नो अस्तु विश्पतिहोंतो मुन्द्रो वरेण्यः । प्रियाः खप्नयो व्यम् ॥॥। प्रियाः नः अस्तु विश्पतिः होतो मुन्द्रः वरेण्यः प्रियाः सुऽअप्नयेः व्यम् ॥

विद्यतिः विशां प्रजानां पितः पालकः होता आह्वाता मन्द्रः प्रदृष्टः वरेणयः वरणीयः अग्निः नः अस्माकं प्रियः अस्तु सर्वदा प्रियो भ्यादित्यर्थः । वयं वयमपि तस प्रियाः स्वप्नयः श्रेशोमनोऽग्निर्येषां ते, श्रोभनाग्निसम्पन्नाः भ्यासः॥

### अष्टमीमृचमाह--

खुप्रयो हि वांधे देवासो दिधरे चे नः । खुप्रयो मनामहे ॥८॥ सुऽअप्रयेः हि वार्थम् देवासेः दुधरे च नः सुऽअप्रयेः मनामहे ॥

स्वप्नयः शोभनाग्निसमेताः सन्तः देवासः च देवाश्र नः असदर्थं वार्यं वरणीयं (दिव्यं भोग्यं रितरूपं वस्तु) हि यसात् द्धिरे धृतवन्तः, तस्मात् वयमपि स्वप्नयः शोभनाग्नियुक्ताः मनामहे स्तुमः, मन्यितर्चितिकर्मा व्यत्ययेन शप् । अस्मदर्थं वरणीयदिव्यभोग्यवलादेशीरकानां अग्नियुक्तानां देवानां अनुग्रहादेव वयमग्नि-युक्ताः स्तोतुं व्यातुं झातुं वा प्रभवाम इति भावः ॥

### नवमीमृचमाह-

अथा न उभयेषामर्थत मत्यीनाम् । मिथः सन्तु प्रशस्तयः ॥९॥ अथे नः उभयेषाम् अर्थत मत्यीनाम् मिथः सन्तु प्रशस्तयः ॥

अथ प्रागुक्तप्रकारेण अस्ताकं शोभनाग्नियोगपूर्वकष्यानसम्पत्प्राप्तेः परं, हे अमृत अमर्त्य अमे, मर्त्यानां नः असाकं उभयेषां अमृतस्य तन मर्त्यानां असाकं च मिथः परस्परं प्रशस्तयः प्रशंसाः विस्नम्भेण रहस्यवाचः सन्तु भवन्तु । ऋषीणां देवताभिः प्रत्यक्षव्यवहारः साधारणो बोध्यः ॥

#### दशमीमृचमाह-

विश्वेभिरम्ने अप्तिभिरिमं यज्ञमिदं वर्चः । चनो धाः सहसो यहो ॥१०॥ विश्वेभिः अप्ते अप्तिऽभिः हुमम् यज्ञम् हुदम् वर्चः चनेः धाः सहसः यहो इति ॥

सहसः बलस्य यहो पुत्र (यहः अपत्यनामसु पठितम्), अग्ने भगवन् विश्वेभिः विश्वेः (बहुलं छन्दिस) अग्निभिः अन्यैस्तिद्विशेषभूतैः सिहतः स्थानीं-भेदात् एकोऽपि बहुधा भवत्यग्निः, इमं यज्ञं असदीयं इदं वचः असदीयं स्तोत्रं चं स्वीकृत्य चनः सुखं (चनः अत्रं, भोग्यं च भवति, आनन्दे च भासर्थः, चनस्यतम् इत्यत्र व्याख्यातम् १-१-१) धाः धेहि (लोडर्थे छङ् अडमावः) । असंदीयं यजनं स्तवनं चाङ्गीकृत्य स्वयं धारयमाणः सुखमसासु स्थापय ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये एकविंशो वर्गः

षष्ठेऽतुवाके चतुर्थं अश्वं न स्नेति त्रयोदशर्चं स्रक्तम् । ऋष्यादयः पूर्ववत् । त्रयोदश्यास्त्रिष्टुप् छन्दः विश्वेदेवा देवताः ॥

#### तत्र प्रथमामृचमाह--

अश्वं न त्वा वार्यवन्तं वन्द्घ्यो अश्वं नमोभिः । सम्राजन्तमध्वराणाम् ॥१॥ अश्वंम् न त्वा वार्यऽवन्तम् वन्दध्ये अग्निम् नमःऽभिः सम्ऽराजन्तम् अध्वराणाम् ॥

वारवन्तं वालवन्तम् (किपलादिलात् रतम्) अश्वं न अश्वमिव त्वा लाम् अग्निं नमोभिः नमस्कारैः (सर्वैः करणैर्नमनं प्रपत्तिश्चन्दवाच्यं नमस्करणं बहुवचन-

### चतुर्थीमृचमाह—

इममू षु त्वम्सार्कं सिनं गोयत्रं नव्यांसम् । अप्ने देवेषु प्र वीचः ॥४॥ इमम् ऊम् इति सु त्वम् असार्कम् सिनम् गायत्रम् नव्यांसम् अप्ने देवेषु प्र वोचः ॥

हे अग्ने भगवन, इमं अद्य प्रष्ट्रं सिनं ऊषु दानं अपि असामिरतु-ष्टीयमानं त्यागरूपं यजनिमत्यर्थः (ऊषु, संहितायां दीर्घतं, सुन इति पत्नम्) न ध्यांसं नवीयांसं, नवतरम् (नवशन्दात् ईयसुन्, ईकारलोपः छान्दसः) गायत्रं गायत्री-च्छन्दोबद्धं स्तुतिरूपं वचनमपि देवेषु देवानां पुरः त्वम् प्र वोचः प्रमृहि । बोचः— छन्दसि लोडर्थे प्रार्थनायां छङ् ॥

#### पश्चमीमृचमाह---

आ नो भज पर्मेष्वा वाजेषु मध्यमेषु । शिक्षा वखो अन्तमस्य ॥५॥ आ नः भज पर्मेषु आ वाजेषु मध्यमेषु शिक्षं वर्सः अन्तमस्य ॥

हे अग्ने, परमेषु ऊर्ध्व द्युलोकवर्तिषु उत्तमेषु वाजेषु वेजोबलादिसमृद्धिषु नः असान् आ भज सर्वतः प्रापयेति सायणीयम् । मागहरान् कुर्वित्यर्थः, भज भात्वर्थो लक्षणीयः । तथा मध्यमेषु अन्तिरक्षलोकवर्तिषु, अन्तमस्य अन्तत्मस्य अत्यन्तं सिन्नकृष्टस्य भूलोकस्य सम्बन्धिषु वाजेषु आ भजेति सम्बन्धः । किं च वस्तः बसनि त्रिलोकवर्तीनि शिक्ष्म शिक्षय ज्ञापय नः । शिक्ष विद्योपादाने अन्त-र्मावित-ण्यर्थः ॥

#### इति प्रथमस्य द्वितीये द्वाविंशो बर्गः

#### षष्टीमृचमाह—

विभक्ताति चित्रभानो सिन्धोर्द्धमी उपाक आ । सयो दाशुषे क्षरित ॥६॥ विऽभक्ता असि चित्रभानो इति चित्रऽभानो सिन्धोः ऊमी उपाके आ सयः दाशुषे क्षरिस ॥

हे चित्रभानो विचित्रकिरणसम्पन्न अग्ने, तं विभक्ता असि विभन्य दाता भवसि । किं च दाशुषे दत्तवते सद्यः अविलम्बेन क्षरिस प्रवहसि स्वषम् । तत्र दृष्टान्तः । शकारः उपमार्थः । यथा सिन्धोः नद्याः उपाके समीपे ऊर्मो तरङ्गे तदुपलक्षितप्रवाहे सति, कुल्यादिखातानां पूरणाय सिन्धुः स्वयं क्षरित, तथा यजमानमुद्दिश्य यथाभागं पूरणाय लं प्रवहसि ॥

#### सप्तमीमृचमाह-

यमंत्रे पृत्सु मर्हमवा वाजेषु यञ्जुनाः । स यन्ता शर्श्वतीरिषः ॥७॥ यम् अग्ने पृत्रसु मर्त्यम् अवाः वाजेषु यम् जुनाः सः यन्तां शर्श्वतीः इषः॥

हे अग्ने, यं मर्ल्य पृत्सु पृतनासु तदुपलिश्वते युद्धे (पृतनाशन्दस्य पृत् आदेशः)
अवाः अवसि (आव इत्यस्य अकार-आकारिवपर्ययः, लेटि अडागमो वा), यं
वाजेषु समृद्धेषु तेजोबलादिषु सम्पादियतन्येषु जुनाः जुनासि, प्रेरयसि (जू इति
सौत्रो धातुः, क्रचादिः, लङः निप्, अडभावः) सः शश्वतीः बहुला अपि इषः
प्रणाः प्रेरणावेगवलानीत्पर्थः, यन्ता नियन्तुं प्रभवति । यसापिनवारणे रक्षणं,
सम्पत्प्राप्तौ प्रेरणं च अग्निभगवत्प्रसादाद्भवतः, सं उभयत्र स्वेषणवश्वदे न भवति,
प्रेरणसहस्रवेगनीतो न भवति, किंतु युद्धेषु भगवद्रक्षितः, समृद्धिषु भगवत्प्रेरितः
स्ववश्वो भवतीति भावः ॥

#### अष्टमीमृचमाह-

निकरस्य सहन्त्य पर्येता कर्यस्य चित् । वाजो अस्ति श्रवाय्यः ॥८॥ निकः अस्यं सहन्त्य पारेऽएता कर्यस्य चित् वार्जः अस्ति श्रवाय्यः ॥

हे सहन्त्य साहियतः शत्रूणामिमनितः अमे, अस्य झामाश्रितस्य कयस्य चित् कस्यापि पुरुषस्य पर्येता आक्रमिता निकः न कोऽपि वर्षते । कृतः १ अस्य श्रवाच्यः श्रवणीयः विश्वतः वाजः सर्वसमृद्धिः अस्ति, तस्मात् न कृतोऽप्याक्रमः सम्भवति । कयस्य – यकारोपजनश्छान्दसः ॥ नवमीमृचमाह-

स वाजं विश्वचंषिण्रविद्धिरस्तु तरुता । विव्रेभिरस्तु सनिता ॥९॥ सः वाजम् विश्वऽचंषिणः अवैत्ऽभिः अस्तु तरुता विव्रेभिः अस्तु सनिता ॥

विश्वचर्षणिः सर्वस्य द्रष्टा सः अप्तः अर्वद्भिः अश्वैः (प्राणवलवेगसङ्केतः अश्वोऽत्रधेयः) वाजं समृद्धि तरुता तारियता प्रापयिता अस्तुं भवतु । विप्रेभिः मेषाविभिः सुप्रकाशप्रज्ञासम्पन्नैः द्वारा सनिता सम्भक्ता अस्तु भवतु । अग्निर्भगवान् यजमानेऽविश्वतः जेतिभिर्दि व्यप्राणवलावेशैन्तेजोबलादिसमृद्धि जिला उज्जवज्ञानैः साधनैः मोक्ता भवतु उक्तलक्षणस्य वाजस्येति स्वक्ष्मं तात्पर्यम् ॥

दश्मीमृचमाह-

जराबोध तद्विविद्धि विशेविशे यज्ञियाय । स्तोमं हुद्राय हशीकम् ॥१०॥ जराडबोध तत् विविद्धि विशेऽविशे यज्ञियाय स्तोमम् हुद्रायं हशीकम् ॥

जराबोध जरया स्तुत्या बोधः अन्तःप्रकाश्वरूपं झानं यस स जराबोधः, अग्निः, तस आत्मन एव वा सम्बोधनम् । तत् तत् स्थानं विविद्धि प्रविश्व (विश्व-धातोः लोटो हि, छन्दिस श्रसः श्रु) तच्छन्दश्रवणात् उत्तरत्र यच्छन्दोऽष्याहार्यः । यत्र विशेविशे सर्वस जनस क्षेमाय, ताद्ध्यं चतुर्थी, यश्चियाय यन्ने भवाय, बन्नाहीय वा रुद्राय उप्रवलाय अग्रये हशीकम् दर्शनीयं (अनि-दशिम्यां कीकन्) प्रत्यक्षं स्तोमम् स्तोत्रं करोति यजमान इति श्रेषः । जराबोधः अग्निरिति गृहीता तदनुसारेण न्याचश्वने, अन्तरात्मनः सम्बोधनग्रपप्यतेतराम् । अत्र तच्छन्दार्थोऽवधयः । यिमन् अन्तः दिन्ये यजनालये यजमानः अपरोक्षं अग्नये स्तोमं करोति न तु परोक्षेण यथा विद्युत्तः साधारणो जनः करोति, येन च सर्वस्थापि मानुष्यकस्य आग्नेयोऽनुप्रदृश्चिमप्रदः सम्पाद्यते, तत् स्थानं देवयजनालयात्मकं प्रविश्वेत्युक्तम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये त्रयोर्विशो वर्गः

एकादशीमृचमाह---

स नों महाँ अनिमानो धूमकेतुः पुरुश्चन्द्रः । धिये वार्जाय हिन्वतु ।॥११॥

सः नः महान् अनिऽमानः धूमऽकेतुः पुरुऽचन्द्रः धिये वार्जाय हिन्<u>वतु</u> ॥

सः अग्नः नः असान् धिये धारणात्मकोत्कृष्टप्रज्ञाये वाजाय बलसमृद्धये च हिन्वतु प्रेरपत् । कीद्यः महान् प्रभावाधिकः अनिमानः अविद्यमानः निमानः परिच्छेदः यस्य सः, परिच्छेदवर्जितः धूमकेतुः धूमः केतुः ध्वजो यस्य स इति भौतिकोऽग्निः बाद्यः । धूमः ऊर्जवेगेन सहसा वा यः बाष्पगतिप्रायः कम्पो ज्ञायते स केतुः ज्ञानं यस्य सः, उक्तलक्षणेन बलवेगभावस्पन्देन अग्निर्ज्ञायत इत्यर्थः । पुरुश्चन्द्रः बहुदीप्तिः, पुरुश्चासौ चन्द्रश्च, पुरुर्वहुनामा चन्द्रः आह्नादो दीप्तिर्वा, पुरु-चन्द्र इत्यत्र मध्ये, 'इलाचन्द्रोत्तरपदे मन्ने' इति सुद्, सुदः श्रुक्तेन श्वकारः ॥

द्वादशीमृचमाइ-

स रेवाँ ईव विश्वपितिर्देव्यः केतुः श्रृणोतु नः । उक्थेर्प्तिबृहद्गीनुः ॥१२॥ सः रेवान्ऽईव विश्वपितः दैव्यः केतुः शृणोतु नः उक्थेः अग्निः बृहत्ऽभीनुः ॥

सुः अग्निः नः असान् विद्वापकान् श्रृणोतु आकर्णयत् । क इव १ रेवानिव आद्य इव, धनिकः खामी यथा अर्थिनां विद्यप्तिः श्रुला तदीप्सितं करोति तथेत्यर्थः (रेवान् रयेः छन्दिस सम्प्रसारणं, मतुपो वलं च) । कीद्योऽग्निः विद्यपितः प्रजानां पालकः दैठ्यः केतुः देवसम्बन्धी ज्ञापकः द्तो देवानामित्यर्थः । देवानां अयं दैष्यः, केतुः, कित ज्ञाने इत्यस रूपम् । उक्थैः स्रोत्रेरसदीयैः खृहन्द्रानुः प्रौद-रिक्नः खृहन्तो मानवो यस सः । स्रोत्रेरप्रेमीनवोऽस्रासु प्रौदा मवन्तीति बोध्यम् ।।

त्रयोदशीमृचमाह-

नमों महद्भयो नमों अर्भकेभ्यो नमो युर्वभ्यो नमे आशिनेभ्यः । यंजीम देवान्यदि शक्तवीम मा ज्यायेसः शंसमा दक्षि देवाः ॥१३॥ नमेः महत्ऽभ्येः नमेः अर्भकेभ्येः नमेः युर्वऽभ्यः नमेः आशि-

नेभ्यः यजाम देवांन् यदि शक्तवाम मा ज्यायसः शंसम् आ वृक्षि देवाः ॥

महन्द्राः अनुभावाधिकेम्यः नमः अर्भकेभ्यः वयसा वालेम्यः नमः ।
युवभ्यः तरुणेम्यः नमः । आशिनेभ्यः वयसा व्याप्तेम्यः वृद्धेभ्यः (अग्रू भ्याप्तौ, औणादिक इनच् प्रत्ययः) नमः । उक्तेभ्यश्रतुर्विधेभ्यो जीवेभ्यो देवेभ्यो वा नमोऽस्त, मर्नेष्विप परस्य देवस्य वर्तनात् विश्वदेवनमस्कारोऽनुष्ठितः । यदि शक्तवाम वयं शक्ताश्चेत् देवान् मर्वान् यज्ञाम पूजाम, यज्ञेनाराधयाम । मोः देवाः! ज्यायसः सर्वभ्योऽपि ज्यायसः, ज्येष्ठस्य परस्य देवस्य आश्चांसम् सर्वतः प्रसृतं शंसनं, स्तोत्रं, मा वृद्धि विन्छितं मा कार्षं अहम् । वृद्धि-ए त्रश्च छेदने, व्यत्ययेनात्मनेपदो-चमपुरुषेकवचनम्, माङ्योगे अद्यभावः । अस्यामृचि नमस्करणं, यजनं, शंसनं, इति त्रिधा आराध्यभेदेन आराधनग्रुक्तम् । महन्त्र इत्यादौ मनुष्या एव मता इत्यु-पपन्नम्, देवानां पृथक्सरणात्, मनुष्याणां विविधानां अवयवभृततात् अवयविन एकस्य पुरुषस्य । पुरुषमेधप्रसावे प्रागुक्तं सर्वमवधेयम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये चतुर्विशो वर्गः

षष्टेऽनुवाके यत्र ग्रावेति नवर्चे पश्चमं सक्तम् । ऋषिः पूर्ववत् । आदितः षट् आनुषुभः । शिष्टा गायच्यः । आदितश्चतसृणां इन्द्रो देवता । अन्यासां ऋग्व्याख्यायां स्पष्टा भवन्ति ॥

तत्र प्रथमामृचमाह-

यत्र प्रावा पृथुब्धि ऊध्वों भवति सोतेवे । उल्लखलसुतानामवेद्विन्द्र जल्गुलः ॥१॥

यत्रं त्रावां पृथुऽबेधः <u>ज</u>र्धाः भवति सोतेवे <u>उ</u>छ्खंलऽसुतानाम् अवं इत् <u>ज</u>म् इति <u>इन्द्र</u> <u>जल्गुलः</u> ॥

अस्मिन् सक्ते प्रावोत्ह्खलाधिषवणीयादयः शब्दाः यज्ञसाधनामिधायकाः प्रयुक्ताः कर्मेकपरतासमयस्य अत्यन्तमुपयुक्ताः स्युरापाततः । परीक्ष्यमाणे सक्तार्थे बाह्यं याज्ञिकं कर्म निमित्तीकृत्य यज्ञोपकरणात्मकसङ्कितैर्गभीराणि वैदिकानि योगरहस्यानि गोपितानि लक्ष्यन्ते । तत्प्रदर्शनात् प्राक् मन्नस्थानां पदानां पूर्वव्याख्यानपर्यालोचनपुरस्तरं अर्थान्

आवश्महे— यन्न यसिन् कर्मणि (बहिर्यागे अन्तर्यागे वा) स्रोतवे सोतुं अभिवनार्य आवा पाषाणः अभिवनार्थः पृथु बुधः पृथुः पृथुलो विस्तीर्णः बुधो मूलं यस सः, ऊर्ध्वः ऊर्ध्वस्थानगः 'उन्नत' इति पूर्वे, भवति वर्तते, तस्मिन् कर्मणि, हे इन्द्र, उल्लुखलसुतानाम् उल्लुखलेनाभिषुतानां (दितीयार्थे षष्ठी) एकदेशं वा रसम् अव इत् जल्गुलः अवेत्युपसर्गः अधःपर्यायः, इत् अवधारणार्थः जल्गुलः पिव । 'अवेत्' सदीयसेन अवगत्येव पिवेति सायणीयम् । दिन्य ऊर्ध्वस्तं, इन्द्र, अधस्तादिहागत्य मौमोल्खलसुतं सोमं पिवेति वयम्। जल्गुलः— गल अदने, यङ् लुक्, लेट् मध्यमैक-वचनम्, उपधायाः उतं, अन्यच छान्दसम् ॥

द्वितीयामृचमाह-

यत्र द्वाविव ज्ञघनोऽधिषव्णयो कृता । उल्लखेलसुतानामवेद्विन्द्र जल्गुलः ॥२॥

यत्रे द्वौऽईव ज्ञघनां अधिऽस्<u>व</u>न्यां कृता उ्छ्खंलऽसुतानाम् अवं इत् ऊम् इति <u>इन्द्र जल्गुलः</u> ॥

यत्र यस्मिन् कर्मणि अधिषवण्या अधिषवण्यौ अधिष्यते सोमो ययोस्तौ,
अधिषवणफलके (अधिपूर्वकः पुत्र् अभिषवं इति धातुः, ल्युट्, भवे यत् छन्दसि)
द्वाविव जधना द्वौ जधनप्रदेशाविव कृता कृतौ (आकारण्छन्दसि) अधिषवणाय
नित्यसम्बद्धयोः फलकयोः द्वितं वैशाल्यं च द्योतियतुं जधनदृष्टान्तः । शिष्टं उल्लब-लादि व्याख्यातम् ॥

तृतीयामृचमाह—

यत्रु नार्यपच्यवमुपच्यवं <u>च</u> शिक्षते । उल्लुखेलसुतानामवेद्विन्द्र जल्गुलः ॥३॥

यत्रं नारी अपुरच्यवम् उपुरच्यवम् च शिक्षंते उल्लखेलऽ सुतानाम् अवं इत् ऊम् इति इन्द्र जल्गुलः ॥ यत्र यसिन् यहे नारी नरस मनुष्ययजमानस पुरुषस देवस वा पत्नी, श्वाक्तिरित्यर्थः अपच्यवं निर्गमनं उपच्यवं च उपगमनं, आगमनं च शिक्षते अभीते, अभ्यासं करोति, अभ्यासेनाधिगच्छतीत्यर्थः । शिष्टं पूर्ववत् । अपच्यवम् अपपूर्वकस्य, च्युङ् गतौ इत्यस्य रूपम् । शिक्षते— शिक्ष विद्योपादाने, बाह्ये यहे सजमानपत्नी यज्ञशालाया बहिर्गच्छति, पुनः शालां आगच्छति— इदमेवापच्यवोप- व्यवाभ्यां विवक्षितमिति सायणः ॥

चतुर्थीमृचमाह—

यत्रु मन्थां विब्धते र्झ्मीन्यमित्वा ईव । उलुखेलसुतानामवेद्विन्द्र जल्गुलः ॥४॥

यत्रं मन्थाम् विऽब्धते र्ह्मीन् यमित्वैऽईव उल्लूखंलऽस्तानाम् अवं इत् ऊम् इति हुन्द्र जलगुलः ॥

यत्र यस्मिन् कर्मणि मन्थां मन्थानम् (मथिन् शन्दः, द्वितीयायां आतं छान्दसम्)। 'आशिरमथनहेतुम्' इति सायणीयम् । विब्रध्नते विव्धन्ति । तत्र द्वान्तः रङ्मीन् प्रग्रहान् यसित्वे इव नियन्तुमिव (यम उपरमे, तुमर्थे तवै प्रत्ययः)। अश्वनियमनाय प्रग्रहान् यथा दृढं कुर्वन्ति, तथा बन्धनरज्जुभिः मन्यानं विश्वेषेण बध्नन्ति । बाह्ये कर्मणि दिश्वमन्थनदण्डो मन्थाः । ग्रावोत्र्खलादीनामन्त-श्वार्थिविचारे मन्थाश्च विचार्यते सक्तान्ते ॥

पश्रमीमृचमाह--

यिच्चिद्धि त्वं गृहेर्ग्ह उल्रूखलक युज्यसे ।

इह युमर्त्तमं वद जयंतासिव दुन्दुभिः ॥५॥

यत् चित् हि त्वम् गृहेऽर्ग्हे उल्रूखलक युज्यसे इह युमत्ऽ

तमम् वद जयंताम्ऽइव दुन्दुभिः ॥

ऐन्द्रशतुर्ऋचो गतः । परिभाषानुसारेण उल्रुखलस्य प्रतिपादनात् उल्रुखल-देवत्येयमृक् षष्टी चेत्यादुः । उल्रुखलादेः स्वरूपमन्तर्यागे पुरस्ताद्विचार्यते । कर्मपरार्था- विरोधेनैव पदार्थी मन्नाणामत्र सक्ते प्रथमं दीयते। हे उल्लूखलक, यिचिद्धि यद्यपि त्वं गृहेगृहे प्रतिगृहं युज्यसे युक्तो भवसि, तथाऽपि, इह अस्मिन् कमिणि द्युमत्तमं अतिश्येन दीप्तं वद उडवलं घोषं कुर्वित्यर्थः। तत्र दृष्टान्तः। जयतामिव दुन्दुभिः जयवतां वीराणां जयघोषं यथा दुन्दुभिर्वाद्यविशेषः करोति, तथा तं दिशिमन्तं भ्वनिं कुरु ॥

इति प्रधमस्य द्वितीये पञ्चविंशो वर्गः

पष्टीमृचमाह—

उत स्मे ते वनस्पते वातो विवासयमित् ।
अथो इन्द्राय पातेवे सुनु सोमेमुलूखल ॥६॥
उत स्म ते वनस्पते वार्तः विवाति अर्थम् इत् अथो इति
इन्द्रीय पार्तवे सुनु सोमेम् उल्खूखल ॥

उत अपि च हे वनस्पते, उल्लूखल, वनस्पतिर्धः प्रकृतिः उल्लूखलसाह्र-कारः कार्ये कारणशब्दः। ते तव अग्रमित् पुरत एव वातः वायः विवाति स्म विशे-चेण प्रसरित खलु। 'तरोपेत्रमुसलप्रहारैर्वायः प्रसरित खलु' इति सायणव्याख्या। अथो अनन्तरं इन्द्राय इन्द्रार्थं पातवे पातुं तदीयपानार्थिमत्यर्थः सोमं सुनु अभिषुतं कृरु॥

सप्तमीमृचमाह-

आयुजी वांजिसातेमा ता ह्युंचा विंजर्भृतः । हरीं इवान्धांसि बप्संता ॥७॥

आयुजी इत्योऽयुजी वाज्यऽसातमा ता हि उचा विऽजुर्भृतः हरी इवेति हरीऽइव अन्धांसि बप्सता ॥

अस्यामप्टम्यां वा ग्रुसलशन्दो न पठ्यते । अत्र 'आयजी' इति उत्तरत्र 'वनस्पती' इति च द्विवचनश्रुत्या उल्ल्खलग्रुसले अत्र प्रतिपादिते इति प्राहुः । तात्पर्य पुरस्ताद् विचार्यते पदार्थमात्रमत्र ब्रूमः । आयजी सर्वतो यज्ञसाधने (यजेः करणे इ प्रस्ययः श्रीणादिकः) वाजसातमा वाजं बलसमृद्धिं सनुतः दत्तः इति वाजसौ, अतिश्चयेन वाजसौ वाजसातमौ, ता हि तो खल्ज उच्चा उच्चैः विजर्भृतः विजर्हतः विद्यारं प्रनः पुनः कुरुतः (विपूर्वको हरतिर्धातः, यङ् लुक्, अभ्यासः, रुगागमः) तत्र दृष्टान्तः अन्धांसि अन्नानि बद्सता भक्षयन्तौ हरी इव इन्द्राश्चावित्र । बप्सता— भस भक्षणे, लटः शतः, जुहोत्यादिभ्यः श्लः, नाभ्यस्तादिति नुम् प्रतिषेधः । अत्र आयजी इत्यादि पुल्लिङ्गशब्दौ परिगृहीतौ । एवं 'वनस्पती' इत्युत्तरंत्र सङ्गच्छते ॥

अष्टमीमृचमाह-

ता नो अय वेनस्पती ऋष्वावृष्वोभिः स्तोत्वाभिः । इन्द्राय मधुमत्सुतम् ॥८॥ ता नः अय वनस्पती इति ऋष्वो ऋष्वेभिः स्तोत्वभिः इन्द्राय मधुंऽमत् सुतम् ॥

अद्य इदानीं हे वनस्पती! ऋष्वी (महन्नाम) उत्कृष्टी ता तौ युवां ऋष्वेभिः ऋष्वैः महद्भिः स्तोतृभिः अभिषवकर्तृभिः सह इन्द्रायं इन्द्रार्थं मधुमत् माधुर्योपेतं नः अस्मदीयं सोमद्रन्यं सुतम् सुनुतम् (पुन् अभिषवे, विकरणलोपः छान्दसः) । वनस्पती उल्लालग्रुसले इति न्याख्यातारः । ग्रुसलश्रन्दस्याश्रवणात् अभिषवणफलकयोः द्वितात् वनस्पतिकार्यताच्, कथं ताभ्यां न भान्यम् ?

नवमीमृचमाह-

उच्छिष्टं चम्वोभेर सोमं प्वित्र आ स्रेज । नि धेहि गोरधि ख्विच ॥९॥ उत् शिष्टम् चम्वोः भर सोमेम् प्वित्रे आ सृज नि धेहि गोः अधि ख्विच ॥

आतमन एव सम्बोधनं युक्तम्, न च श्वतिः कर्मपरार्थस्य । चम्त्रोः चमसयोः पात्रयोः, द्विचननिर्देशात् अधिषवणफलकयोः शिष्टं अभिषवात्परं अविश्वष्टं स्रोमं उद्भर उद्धर, समाहरेत्यर्थः [ह्यहोर्भः] समाहत्य पित्रेत्रे शोधनार्थं दश्वापित्रे आसृज आनीय प्रक्षिप । आसृज्य च गोः अधि त्विच गोः चर्मणि आधारे नि धेहि स्थापय ॥

७ स्केऽसिन् 'पृथुवुद्र कर्धो प्रावा' 'जबनाविव कृता अधिषवण्या' 'नारी उपच्यवापच्यवौ शिक्षते' 'मन्यां विवाते' इल्यादीनां, उल्लब्ध-वनस्पति-ब्रोणकलशादीनां च गृहार्थो मन्नार्थविवरणेऽस्माभिद्ताः । स अ अ अवस्थितं क्रिक्तं हित अन्येषां एतादश्च स्कानां संवादपर्यालोचनया तद्यां नुसन्धानेन शाखान्तरीय-सोमाभिषवत्रस्तावपरीक्षणेन शतपथादिब्राह्मणवाक्यानां समालोचनेन च पर्यवस्त इति बोध्यम् । अत्र ब्राह्मण-वाक्यानि मन्नभागाश्च केचनात्र निदर्शनायोदाहियन्ते । तत्र प्रथमं तावदिदमवधेयम् । ब्राह्मणप्रन्थेषु ब्राह्मणो-पनिषत् च गृहार्थात् मञ्चान् परोक्षार्थान् प्राहुः । परोक्षं अप्रत्यक्षं रहस्यमित्ययः । अत एव परोक्षेणाचक्षते 'परोक्षप्रिया इव हि देवाः प्रत्यक्षद्विषः ' इत्यादौ प्रत्यक्षनामप्रहणं द्विषन्तीति भाष्यकाराः । तथा च 'अर्वाग्-विल्ल्यमस उर्ध्वद्वप्रत्यक्तिनयशो निहितं विश्वरूपम् ' (वृ. उ. ४-२) इति शतपथवाक्यस्य व्याख्यातारः । 'इदं तत् शिरः चमसाकारं हि तत् । कथम् १ एषः अर्वाग्विलः मुखस्य विल्ल्यत्वत् शिरसो बुधाकारत्वात् ..... स्था सोमञ्चमसे पूर्णः तथा विरस्ति विश्वरूपं नावाक्ष्यं निहितम् द्वादौनि गृहपदार्थविवरणान्यपदिकान्ति ।

अञ्चासवाख्ये सोमयागे अस्य स्कल्य विनियोगः । अञ्चसा ऋजुना मार्गेण इष्टिपश्चसाङ्कर्यमन्तरेण सवः सोमाभिषवः यस्मिन् यागे सोऽञ्जःसव इति सायणीयं ऐतरेयज्ञाझणभाष्यम् । रहस्यप्रचुरस्य कर्मणोऽस्य विवरणमवहयम रधेयम् । तचेह जाझणाधारेण (ऐ. जा. अ. ३३, सं. ५.) सायणीयभाष्यपद्भीरुपयुज्य सिङ्काच्यते । वन्धनत्रयान्मुकं देवतानुप्रहसम्पन्नं झुनःशेपं ऋत्वि उच्चः किछ 'त्वमेव नः अस्य अद्धः संस्थां अधि-गण्छ' इति (अद्धः अभिषेचनीयास्यस्य संस्थां समाप्तिं अधिगच्छ प्राप्तृति इत्यर्थः) । श्चनःशेपत्र तेषामर्थे अञ्चः-सवमेतं सोमयागं ददर्भ । अत्र प्रचोगप्रकारः कथ्यते, सोऽन्तर्यागे समन्वयक्षमो प्राद्धः । प्रथमं 'यिषिष्ठि' इत्यादिभित्रतस्थिनः (५-८) अभिषवं कृतवान् । 'उत् शिष्टं' इति नवम्या अन्त्यया प्रोणकक्षमयन्त्रनाच । ततः 'यत्र प्रावा' इत्याद्याभिश्चतस्थिः सोमं जुहुवासकार । अत्र त्रयोऽशाः कर्मणो मवन्ति । क्रीमस्य अभिषवः, द्रोणककशे स्थापनम्, होमश्चेति । एते च क्ष्मण्चः अन्तर्वागे प्राहस्थाना इति तद्यसारेण स्थार्थो विवृतोऽस्थानिः ॥

मवति । शानिकियाश्वक्तिप्रतिनिधिश्तयोः देहे मनःप्राणात्मकद्वन्द्वभ्तयोः सक्तयोः मिन्योज्यतया एककार्यनिष्पत्तिरतयोः यजमानजनसर्वानुभृतिसारनिष्पीडनार्थयोः अधिपवणफलकस्थानीययोः सतोरेव उल्खलभृते शरीरे रसोऽभिष्ततो मवतीति जघन्ययोपमया अधिषवणफलकयोः द्यावाप्रथिन्योरिव द्वन्द्वता, अवियोज्यता सुसक्ततः च तहधितयोः प्राणमनसोः प्रतिपादितानि द्वितीयस्थाम् । अन्तर्यजने चलति, यजमानस्थ
नरस्य सर्वसन्वगता शक्तिः द्ययस्य प्रभेव स्वभावसिद्धा अवियोज्या उल्खलायमाने
श्वरिरे रसनिष्पादनाय आरोहणावरोहणरूपगतिद्वयं जागरूकतयाऽन्ववेश्वते । एवमूर्धस्थानादागमनं उपन्यवशन्दपतिपादितमवतरणं, श्वरीरम्लप्रदेशाद्ध्वगमनं निर्गमनरूपं
अपन्यवशन्दवान्यं गमनं चेत्यनयोक्तमयोः स्वायत्तीकरणाय ज्ञानं सम्पादयन्ती सेषा
नारीशन्दवान्या नरश्वक्तिग्रीप्तविद्यामन्तःशरीरे शिक्षत इति प्रतिपादितं द्वतीयस्थाम् ।
यथा वहिर्यागे आशिरमन्थनदण्डं भाण्डदाद्ध्यीय विवधन्ति, तथा रहोयागेऽस्मिन्
मनःप्राणमाङ्गत्यसिद्धा ज्ञानिकियाशक्तिविलासिवशेषात् निष्पीक्ष्यमानस्य सम्मदसोम-

भालोकमात्रतो यत्र कुत्सितोऽर्थोऽसङ्गतार्थः अन्यस्तादशार्थः चमत्कृतः 'ऊधः पितुः' 'मातुर्दिधिषुः'

'जारः कनीनाम्' इत्यादिर्वा भवति स परोक्षवचनो मन्नः, तत्र सन्देहवर्जं गूढार्थो वर्तते, कोऽपि व्यक्तयो वेति,

**म**थोक्तार्थोपपादकश्रुतिवाक्यप्रदर्शनात् प्राक् स्थूलपक्षीयन्याख्याने लक्ष्यमाणः क्वेशो निरीक्षणीयः । अधिकृत्य अभिषवकर्म ईषद्क्ति वक्तव्यम् । अभिषवकर्मप्रकार एवं भवति । प्रथमं प्राच्णा सोमस्य प्रहारः, ततः सोमरसोऽधिषवणफलकयोः निष्पीक्यते, ततम इशापवित्रे शोधनाय क्षिप्यते, अनन्तरं द्रोणककशे स्थापनं निष्पादितस्य सोमस्य । अन्ते होमः, होमश्र अप्रावेवेति न नियमः, अप्स्विप स्थात् । अयं च क्रमः अन्त-र्बागेऽपि युक्तो बोध्यः । उक्तं च तारपर्यम् । एवं स्थिते, प्रावा न मुसलो भवति, नापि उल्लुखले सोमामि-बवः कियते, स तु अधिषवणफलकयोरेवेति न कस्यापि संशयः स्यात् । वैदिके कर्मणि धान्यावघातादौ मुसली-सूखलयोरस्त्येव स्थानम् । न वा अभिषवणार्थो प्रावा मुसलो भवति । अधिषवणफलकार्थे उल्लालकार्थः मुसकार्थे प्रावेति च ब्याख्यातब्यमवश्यमासीत् पूर्वेषां कर्मणि विनियोगाय । एवं सप्तम्यामष्टम्यां च वनस्पति-शब्दस्य द्विवचनप्रयोगात् मुसलोल्र्लके इति प्राचीनाः कर्मार्थमाचल्युः, भन्यथाऽनुपपत्तेः । नवम्यामृश्वि चम्बोरिति प्रयुक्तम् , तत्रापि सत्यपि भेदे चमसाधिषवणफछकानां भौपचारिकः प्रयोग इति कृत्वा व्याख्यानं अवश्यमभवत् । कुत एवं शब्दप्रयोगो मन्नेषु? बाद्यार्थस्य अवकाशदानायैवं शब्दा एवं अवस्थिता इति बाच्यम् । गूढार्थस्येव प्राधान्यं ऋषीणां मतमिति द्योत्तयेदिदं स्कम् । अत एव प्रावा-अधिषवण्यादि-श्रीत-कर्मप्रसिद्धानि मन्त्रब्राह्मणप्रतिपादितगृढार्थानि 'परोक्षवचनानि' प्रयुक्तानि भवन्ति । अथ च अश्लीलार्थ-ब्यअकोऽपि प्रयोगोऽत्र भवति 'नारी उपच्यवं अपच्यवं च शिक्षते' इति । यद्यपि शिपिविष्टनामार्थविवरणे यास्कोक्तविधया कुत्सितार्थं वर्जयित्वा प्रशंसनीयमर्थं प्रहीतुं प्रभवामः, तथाऽपि ईदशप्रयोग एव प्रवह्लिकास्विव अर्थान्तरं गृढं न्य अयेदिति का नाम विचिकित्सा? 'विततौ किरणौ द्वौ तावा पिनष्टि पुरुषः । न वै कुमारि तत्तथा यथा कुमारि मन्यसे ' इत्यादौ अर्थान्तरं अन्वेष्यतया स्पष्टं विसृष्टं भवति । न चेद्श्हीलार्थप्रतिपादने 🎁 प्रयोजनम् ? उपच्यवापच्यवब्याख्याने स्क्रन्यस्वामीये कुत्सितमेवार्थं प्राम्यधर्माचरणविषयकमाचष्टे ॥

रसस घारणार्थे देहे स्कन्धप्रायां स्थिरतामाधातुं अभिषवहेतुभिः देवताशक्तिविशेषैः पृष्ठवंशः अमृतमन्थनमन्दरवत् ऋियत इत्यावेदितं चतुर्ध्याम् । एवमृक्चतृष्टये श्ररीरे श्वतस्य शुद्धानन्दरसस्य अभिषवणसहकारिभृतानि साधनानि कर्माणि चोचवा, तत्तारशं सीमं सीकुरु मगवित्रन्द्रेति प्रार्थितं ऋषिणा ॥

ततथ क्रिमिश्वस्थिः अधिषवणीयकर्म प्रस्तौति । यसिन् फलकद्वये सोमो निष्पीट्यते तद्धिषवणफलकद्वयम्, वनस्पतिशन्दव्यवहार्ये दारुमयसात् । अत्र प्रथमं द्वाम्यामृग्म्यां उल्लालशन्दलक्षितं श्वरीरमेव प्रस्त्यते । अधिषवणफलकद्वयलिषतयोः प्राणमनसोराधारभूतं हि श्वरीरम् । तच वानस्पत्यमेव भवति, कन्दम्लफलादिपरि-णामसात्तस्य । यद्यपि 'गृहे गृहे' एकैकस्यापि मनुष्यस्य श्वरीरं युक्तं भवति, तथाऽपि तच्छरीरं विशिष्टं यत्र सोमः स्यते, तसाज्ययोषो भवतः, हे देह, ब्रडोऽपि तं सोम-स्रासि, उपात्तद्वानोऽसि चेति पश्चम्यामृचि गीतम् । तव बलप्रदः कार्यसाधकः प्राणः

इफुरेदेव मतिमताम् । अस्मिन् स्के प्रावाधिषवण्यादीनां असात्प्रतिपादितसङ्केतम्यवस्थां अवलम्भ्य मन्नार्थोऽ श्रुसन्धेयः । अधिषवणफलकद्वयं चमसपात्रद्वयं प्राणमयमनोमयरूपं इति अस्माभिः सङ्केतो विवृतः । उदा-इरिष्यमाणबाह्मणवाक्यमपि अधिषवणफलकयोः सङ्केतरूपत्वमेवानुगृह्णाति, विशेषस्तु वर्तत एव फलके चावा-श्रीयब्याविति । यद्यपि ते अपि चितेः दिब्यकक्ष्यामूर्ध्वा भौमकक्ष्यामधरां च ज्ञापयतः, तथाऽपि बहुभिक-कादिनां माह्मणानां सङ्केतविवरणपद्धतिर्दुरवगाहा नावश्यकी च भवति । अभिषवणीयेषु मञ्जेषु तद्विवरणेषु शाह्मणेषु 'प्रावा' वज्रमिति स्पष्टमुच्यते । स च 'प्रावा' ऐन्द्रः अर्ध्वो भवति । यथा अर्ध्व इन्द्रः अर्ध्वेण 'प्रास्णा' अख्रेण वृत्रं हन्ति, प्रान्णा प्रहृतः सोमः स्वरसं विसृजति, एवं सोमरसः अभिषूयते । 'कर्ज भत्स्व' इति क्रक्यजुर्मेन्नार्थं कर्मोपयोगितया विवृण्वत् शतपथवाक्यमिदं भवति (२-९-४) 'ऊर्जं धत्स्वेति' रसं धत्स्वेत्येवैतहाह धिषणे वीड्डी सती वीडयेथामूर्ज द्धाथाम् 'इति इमे एवैतत्फलके.....तन्न योऽप्येते फलके भिन्धत् इमे ह वै चावापृथिवी एतस्माद् वज्रादुचतात् संरेजेते...... 'पाप्मा हतो न सोमः '। अत्र प्रावा वज्रं, सोमामि-बबाय तेन प्रहारे पाप्मा हतः न सोमः इत्यादि स्पष्टमुक्तम् । सोमाभिषवा मन्ना अध्वर्युशाखीया एव रहसं उत्कृष्टमर्थं प्रतिपादयन्ति । 'यत्ते सोम दिवि ज्योतिर्यंत् पृथिव्यां यत् उरी अन्तरिक्षे । तेनासी यजमानाय अर राये कृधि अधि दात्रे वोचः ॥ ' (शु. य. १-३३) अन्ये चैवंजातीपकाः शतशो भवन्ति । अथ ऋक्-संदितायां 'ग्रावा ' वजं अर्ध्वमूळं इन्द्रवैभवं सोमसवदेतुः अन्तर्यागनिष्पादिका दिग्या घोतमाना वाक्-इत्यादि-सारूपस्थानप्रभावादिवोधकाः शतशो भवन्ति मन्नाः । अत्र ऊर्ध्ववुध्न-पृथुबुध्नादिशब्दाः अर्ध्वमूह-पृह्दप्रतिष्ठा-वार्या मञ्जवर्णेषु साधारणाः । इह केचन ऋचः उक्तार्थस्योपपादनाय भवन्ति । 'अर्थ्वस्तिष्ठा न अतयेऽस्मिन् बाजे शतऋतो' (१-३०-६) 'ऊर्ध्व ऊ षु ण ऊतये तिष्ठ देवो न सविता । ऊर्ध्वो वाजस्य सनिता' (१-३६-१३) विश्वमेवोध्वैमुळं, असादादीन् ऊर्ध्वप्रतिष्ठान् ऊर्ध्वजीवनान् विषातुं देवः सर्वोऽपि ऊर्ध्वो भवति । इन्द्रोऽप्रिः सविता वा ऊर्ध्व स्थितो न ऊर्ध्वान् करोत्विति शाश्वती भवति वेदेषु प्रार्थना 'ऊर्ध्वो नः पाद्धंइसो नि केतुना... कृषी न कर्ष्यं चरथाय जीवसे' (१-३६-१४) । अथ पृथुबुप्तस्थलानि कानिचित्रवन्ति "गोमानग्ने ""दीर्घो

विजीतो मनति पुरतः, तसात् सुनुहि सोमस्, विसुज सर्वानुभृतिसारभृतं सिव नितीनं अत्यन्तगाढ-सान्द्रतमतमः प्रदेशेषु निमगं देवेम्यो देयं रसमिति पञ्चाह्रद्धोपितस्। अस्य श्वारीरयोरत एव वनस्पत्योः प्राणमनसोः उचैविज्नम् माणयोः वलसमृद्धयोः मोगशक्तिसम्पण्योः इन्द्राश्वतल्यता प्रस्तुता सप्तम्याम् । महद्भिः स्थानोत्कर्षसम्पण्योः सलसमृद्धयोः सोमाभिषवहेतुभिः शक्तिविशेषेपुक्तौ युवां मधुमत्तमं इन्द्रपरिप्राद्धं सोमं सुनुतं इति वनस्पतिश्वन्दलिश्वतयोः प्राणमनसोः सम्बोधनं अष्टम्याम् । श्वद्धे देहे, सिद्धे पात्रे द्रोणकलश्वन्दलिश्वतयोः प्राणमनसोः सम्बोधनं अष्टम्याम् । श्वद्धे देहे, सिद्धे पात्रे द्रोणकलश्वनन्दप्रतिपादिते सोमरसो निधीयतामिन्द्रार्थमिति नवम्यामन्त्यायाम् । तत्र च्यास्यात्रवत् स्थितयोरिधयवणफलकलकितयोः प्राणमनसोः योऽविश्वष्टः सोमस्तमाहृत्य वर्षाराद्ध्वं पवित्रे स्थाने शोधनाय क्षित्र्या चित्प्रकाशरिमलिश्वते गोः आवरणरक्षणभूते असमयाश्चे वर्षणि निश्चिष्य शोषितं साधितं च रसं द्रोणकलश्चपदवेदनीयेऽस्प्रमये देहे स्थाययेदिरश्वस्यः ॥

रिवः पृथुतुन्नः सभावान्" (४-२-५) । "प्रति प्र याहीन्द्र मीदुषो नृन् महः पार्थिवे सदने यतस्य । अध बदेषां पृथुबुझा स एताः तीर्थे नार्यः पौस्यानि तस्थुः" (१-१६९-६) अत्र विपुलप्रतिष्टाः ऊर्ध्वाः पुरुषशक्तयः 'नार्यः' उक्ताः । ''सुब्रह्माणं दैववन्तं उरुं गभीरं पृथुबुन्नं इन्द्र । श्रुतं ऋषि उम्रं अभिमातिषाहं असम्यं चित्रं कुषणं रियं दाः" (१०-४७-३) । अथ ग्रावा उर्ध्वः अदमपर्यायः दीप्तिवागुरूपः उर्ध्वया वाचैव सोमः सुतो , भवतीत्यादीनां सङ्क्षेपेण मन्नांशोक्षेत्वो भवति 'अवक्षिप दिवो अइमानसुद्धा' (२-३०-५) 'प्रावाणेव तदिदर्थ जरेथे' (१-३९-१) 'बर्हिर्वा .... प्रावा यत्र वदति कारुः' (१-८३-६) 'आतिष्ठ वृत्रहन् रथं ... अर्वाचीनं ... सुते मनी प्रावा कृणीतु वग्नुना' (१-८४-३) 'तन्नी वाती ... तद् प्रावाणः सोमसुतः' (१-८९-४) 'यत्र ब्राबा वदति तत्र गच्छतम्' (१-१३५-७) 'सुकृत् सु पाणिः स्ववान् ऋतावा ····· ऊर्ध्वप्रावाणो अध्वरमतष्ट'. (३-५४-१२) 'तव युमन्तो अर्चयो प्रावेवोच्यते' (५-२५-८) 'स्थिरं मनश्रकृषे जात इन्द्रः अइमानं चित् श्चावसा दिश्वतः' (५-३०-४) 'अयं जनाः ... वदन् प्रावा अव वेर्दि भ्रियाते' (५-३१-१२) 'उक्षासमुद्रोः अध्ये दिवो निहितः पृक्षिरहमा' (५-४७-३) 'तं त्वा देवेभ्यो प्रावभिः सुतः' (९-८०-४) 'प्राग्णा तुक्को अभि-इतः पवित्रं सोम गच्छिस । दधत् स्तोत्रे सुवीर्यम्' ॥ (९-६७-१९ ) एवमन्येऽपि मन्नाः शतश ऊर्ध्वस्थः इन्द्रसम्बन्धिनो प्राच्णः स्वरूपवीर्यप्रतिपादकाः अन्तर्यागार्थपरा यथाकथित्रात् कर्मार्थे समन्वयक्षमा अपि कचिद असङ्गतार्था दरीद्दयन्ते । वामदेष्यसूक्तेषु 'गर्भे नु सन्नन्वेषां ' इति विस्पष्टपरमार्थरहस्यं सूक्तं कर्मठष्याख्याने-स्विप अवशतयेवाङ्गीकृतं गो-कलशादिसङ्केतशब्देर्युक्तमेवावतिष्ठते । तस्यान्त्यासृचसुक्षिक्य विचारोऽयं समा-प्यते । 'अध श्रेतं कलशं गोमिरक्तम्' (४-२७-'५) विस्तरिभया न व्याख्यायते । इदं त्ववधेयम् । अत्र कलशः द्वोणकलक्षः । खेतः शुद्धः । शुद्धं शरीरमेव पात्रम् । गोभिः प्रज्ञारिहमभिः अक्तं सिक्तम् , अन्यवृद्धम् । विस्पष्ट-बहिर्यागसाधनसामग्रीकियादिप्रतिपादकशब्दप्रचुरस्य 'यत्र प्रावे'तिस्कस्य क्षेत्रोन रहस्यार्थः साध्यत इति मा भूद-अमिश्चन्तकानामिति समासतो वा प्रदर्शितं रहस्यार्थगोपनं, अत्रापि कचिदसङ्गतिर्वाद्यार्थस्य प्रदर्शिता चेत्यलम् ॥

अव पष्टेऽनुवाके 'यिविद्धि सत्य सोमपा' इति सप्तर्च पष्टं स्कं श्चनःश्चेपस्मार्पम् । पिक्किन्छन्दः इन्द्रो देवता ॥

प्रथमामृषमाह---

यश्चिद्धि संत्य सोमपा अनाशास्ता ईव स्मित्तं । आता तू ने इन्द्र शंसय गोष्वश्वेषु शुभिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥१॥ यत् चित् हि सत्य सोमुज्याः अनाशास्ताः ईव स्मित्तं आ तु नुः इन्द्र शंसय गोषु अश्वेषु शुभिषु सहस्रेषु तुविऽम्घ ॥

हे सोमपाः सोमस्य पातः, सत्य स्वरूपेण सत्य, यिच्चिद्धि यद्यपि वयं अनाशस्ता इव अप्रशस्ता इव, अश्रेष्ठा इव स्मिस मवामः, तथाऽपि हे तुविमघ बहुवन, (वहोविविधतं, धनस्य दिव्यतं च बोध्ये) इन्द्र, तं गोषु प्रकारिमरूपेष्ठ धनेषु निमित्तभूतेषु अश्वेषु भोगसमर्थिकयाशक्तिसम्पन्नप्राणरूपेषु, तथा शुस्त्रिषु श्रोमनेषु शिवङ्करेषु सहस्रविधेषु च योगक्षेमेषु निमित्तभूतेषु, नः असान् आशंस्य आशस्तान् दुरु, प्रशस्तान् विधेहि । अनाशस्ताः शंसु स्तुतौ, निष्ठेिष मावे क्तः । स्मिस इदन्तो मिसः । तु-क्रिच दीर्घः । श्रुम धातोः किन् प्रत्यवः ॥

द्वितीयामृचमाइ --

शिप्रिन्वाजानां पते शचीवस्तर्व दंसनी । आत् ने इन्द्र शंसय गोष्वश्वेषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥२॥

शिप्रिन् वाजानाम् पते शचीवः तर्व दंसनी आ तु नः इन्द्र शंस्य गोषु अश्रेषु शुक्रिषु सहस्रेषु तुविऽम् ॥

हे शिप्रिन् शोमनशिप्रयुक्त, शिष्रश्चन्दो हन्पर्यायः, शिष्रेण शुखं लक्ष्यते । शचीवः शक्तिमन्, शची शक्तिः कर्मनाम, मतुपो वः छन्दसि । वाजानां पते समृद्धीनां पालक, तव दंसना किया दृष्टिवी, सर्वसमर्थेति शेषः । तसादसान् आधंसयेत्युत्तरार्धेण सङ्गच्छते । अन्यत् प्राग्वत् । दंसना— दंसि-दंसनदर्शनयोः म

त्तीयामृचमाइ---

नि व्यापया मिथुहर्शा स्तामबुध्यमाने । आ तृ ने इन्द्र शंसय गोष्वश्येषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥३॥ नि खाप्य मिथुऽहर्शा सस्ताम् अबुध्यमाने इति आ तु नः इन्द्र

शांस्य गोषु अश्रेषु शुभिषु सहस्रेषु तुविऽम्घ ॥

असिन् 'मिथृहशा' 'गर्दमं' 'कुण्हुणाच्या' 'कुकदाश्वं' इति परोक्षवचनानि प्रयुक्तान्यवधेयानि । सिथूहशा मिथुनतया परस्पराश्रयसम्बद्धतेन दृश्यमाने द्वन्द्र-श्वते अहोरात्रवत् तमः मकाश्चवत् अवतिष्ठमाने इत्यर्थः, निद्धापय नितरां सुप्ते कुरु । ते प अबुध्यमाने वोधश्चत्ये भूला सस्तां निद्रां गच्छताम् । अन्यत् प्राग्वत् । नियुद्शा— मिथू इति मिथुनस्य च्छान्दसं रूपम्, दृशेः किप्, मिथूदक् द्विवचनम् । सस्ताम्— पस स्वमे लोट्, छान्दसो धातुः । 'उत त्ये देवी सुभगे मिथूदशोषासानक्ता' (१-२१-१) इस्यत्र पर्यायेण परस्परदशौ दिनं रात्रिश्चेति स्पष्टमाह मन्नः । अस्यामृचि अहोरात्र-निद्राजागरणादि-द्वन्द्वश्चगो मा भूवं इति विवश्वया द्वन्द्वभूतं सर्वे निर्व्यापारं अविविष्ठताम् इति प्रार्थयते मन्नद्रष्टा ।।

चतुर्थीमृचमाइ--

स्तन्तु त्या अरातयो बोर्धन्तु शूर ग्रातयीः

आ तू ने इन्द्र शंसय गोष्वश्रेषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥४॥
स्तन्तुं त्याः अरातयः बोर्धन्तु शूर ग्रातयीः आ तु नुः इन्द्र
श्रांस्य गोषुं अश्रेषु शुभ्रिषुं सहस्रेषु तुविऽम्घ ॥

व्याः ताः परोक्षाः असाकं न प्रत्यक्षभूता अपि वर्तमाना एव अरातयः अदान-श्रीलाः अयज्वश्वक्तयः, यजनविरोधिनो मानुषा अमानुषा वेत्वर्थः, ससन्तु निद्रां प्राप्तुवन्तु, निर्व्यापारतां गच्छन्त्रित्यर्थः । हे श्रूर शौर्ययुक्त, रातयः दानश्लीलाः तिद्वपरीता अत एवानुकूलाः बोधन्तु जागरिता भवन्तु, असदानुकूल्याय प्रवृत्ता अवन्तु । अन्यत् पूर्ववत् ॥

पश्चमीमृचमाह---

सिनद्र गर्दभं मृण नुवन्तं पापयांमुया । आ तू ने इन्द्र शंसय गोष्वश्वेषु शुभ्रिषुं सहस्रेषु तुवीमघ ॥५॥

सम् इन्द्र गर्दभम् मृण् नुवन्तम् पापयां अमुया आ तु नः इन्द्र शांस्य गोषु अश्रेषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुविऽम् ॥

हे इन्द्र, अमुया अनया श्र्यमाणया पापया अनृतिविद्धया बाह्याम्यन्तर-संवादश्च्यया अत एव अपखरकठोरया वाचा नुवन्तं तां स्तुवन्तं गर्दभं गर्दभवद् अववायं स्तोत्रशब्दमात्रभारवाहिनं अवशजडगतिकं व्यर्थविपरीतार्थविरसं वा पामर-सामान्यमनोरूपं संमृण सम्यञ्चारय । आ तित्यादि पूर्ववत् । मृण हिंसायाम्, द्वदादिः ॥

षष्ठीमृचमाइ-

यतित क्रुण्ड्रुणाच्यां दूरं वातो वनादिधं । आ तू ने इन्द्र शंसय गोष्वश्चेषु शुश्चिषुं सहस्रेषु तुवीमघ ॥६॥ पतिति कुण्ड्रुणाच्यां दूरम् वार्तः वनात् अधि आ तु नः इन्द्र शांस्य गोषुं अश्चेषु शुश्चिषुं सहसेषु तुविम् ॥

वातः असत्प्रतिक्रलः वायुः कुण्डुणाच्या गरगोलिकया, वनचरीविशेषः कुण्डुणाची, तया सह वनात् अधि वनादिषकं ऊर्ध्व वा दूरं पतिति पतत् । अन्यत् व्याख्यातम् । कुण्डुणाच्या कुटिलगत्या इति सायणः । कुडि दृहि, अतो ल्युट् कुण्डनम्, डकारात् परस्य अकारस्य ऋकार्ष्णान्दसः, एवं कुण्डुणं तदश्चतीति कुण्डुणाचीति सायणः । ऋचस्तात्पर्यमेवंविषं भवति । कुण्डुणाचीति परोक्षवचनं पूर्वि गर्दभवत् । इयं च वनचरी कुकलासजातिः । गृहे अस्याः दर्शनं अनिष्टमाहुः ।

अनिष्टापादनदुष्टशक्तिविशेषोपलश्वणमिदं कुण्डृणाचीपदम् । अस्पत्प्रतिकूलः सर्वोऽिष् बातः खावासमरण्यप्रदेशं गच्छतु कुण्डृणाच्या वनचर्या सहेति भावः । अन्यत् पूर्ववत् ॥

सप्तमीमृचमाह-

संवें परिक्रोशं जीहे जुम्भयी कुकदाश्रीम्

आ तू ने इन्द्र शंसय गोष्वश्रेषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥७॥

सर्वम् पार्रिऽक्रोशम् जहि जम्भयं कुंकंद्रोश्वम् आ तु नः इन्द्र शंस्य गोषु अश्वेषु शुभ्रिषुं सहस्रेषु तुविऽम्घ ॥

सर्व सर्वविधं परिक्रोशं सर्वतः आक्रोशकर्तारं दृष्टशक्तिविशेषं (क्रुश्च आहाने, परितः क्रोश्चयतीति परिक्रोशः, पनाद्यन्) जिह्नं मार्य (इन्तेः लोट्, जिह्नं आदेशः) क्रुकदाश्चं कको हिंसा तां दाशित ददाति यथामागं मानुषेभ्यो विशेषतः देवयाजिभ्यं इति शेषः, भृतविशेषं ईदशं जम्भय नाशय । अन्यत् प्राग्वत् । कृकश्चन्दः, कृष्ट हिंसायाम्, कन्-प्रत्ययः । जम्भय- जिम्म नाशने, चुरादिः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये सप्तविंशो वर्गः

षष्ठेऽनुवाके आ व इन्द्रमिति द्वाविंशत्यृचं सप्तमं स्तम् श्रुनःश्रेपसार्षं गायत्रम् । असाकिमत्येषा एकादश्री पादनिचृद्वायत्री । श्रश्वदिन्द्र इति षोडश्ची त्रिष्टुप् । आदितः बीडश ऐन्द्यः, ततस्तिस्र आश्विन्यः, अन्त्यास्तिस्र उषोदेवताकाः ॥

तत्र प्रथमामुचमाह-

आ व इन्द्रं किविं यथा वाज्यन्तेः शतकंतुम्। मंहिष्ठं सिश्च इन्द्रंभिः॥१॥ आ वः इन्द्रंम् किविम् यथा वाज्यन्तेः शतकंतुम् मंहिष्ठम् सिश्चे इन्द्रंभिः॥

मो देवाः! वः युष्माकं युष्मदीयमित्यर्थः अथवां वचनव्यत्ययः, इन्द्रं वाजयन्तः वाजमिन्छन्तः समृद्धिकामा वयं इन्दुभिः सोमैः आ सिञ्चे आ शिक्षामः वासिकं कुर्मः वर्षयाम इति यावत् (वचनव्यत्ययः)। कीरवयः क्षातकर्तुं

बहुकर्माणम्, पुनः कीद्यम्? मंहिष्टं प्रभूततमम् (मिह बही, त्जन्तात् मंहितुः एष्ठन् छन्दसि) । अत्र दृष्टान्तः । क्रिन्निं यथा क्रिकिः कूपनाम, यथा लोके कूपं महत्या कुल्ययाहार्योदकं तेन प्रयन्ति, तथा सोमैर्वयं इन्द्रं प्रयिका समृद्धिमन्तो भवामः । 'भवेम' इति लिक्भः उचितः ॥

#### द्वितीयामृचमाइ---

शतं वा यः शुचीनां सहस्रं वा समीशिराम् । एदं निम्नं न रीयते ॥२॥ शतम् वा यः शुचीनाम् सहस्रंम् वा सम्ऽश्रीशिराम् आ इत् ऊम् इतिं निम्नम् न रीयते ॥

यः इन्द्रः शुचीनां ग्रदानां सोमानां द्यातं वा भतं वहर्षकम्, समादिरां समीचीनेन आशिराख्येन मिभणद्रव्येण युक्तानां सोमानां सहस्तं वा अत्यिषं समृदं वेत्यर्थः, एदु आगत्यैन निम्नं न निम्नप्रदेशं आप इन रीयते अनायासेन प्रामोति, तिमन्द्रमिति पूर्वयर्चा सम्बन्धो योग्यः । दृष्याशिरः सोमाः रह्स्यार्थपराः प्रागुक्ताः अमितमपि सोमं स्वीकर्तु प्रश्वरिन्द्रः आपः निम्नस्थलमिन अनायासेनागच्छतीति भावः । रीक् स्रवणे दिवादिः । प्रयोगे सर्वत्र मन्त्रेषु अनायासगत्यर्थतया प्राद्यः, तथा सायणीयमपि, न केवलं प्राह्यर्थो धातुः ॥

### तृतीयामृचमाइ---

सं यन्मदाय शुष्मिणं एना हास्योदरे । समुद्रो न व्यची द्रधे ॥३॥ सम् यत् मदाय शुष्मिणे एना हि अस्य उदरे समुद्रः न व्यचेः द्रधे ॥

यत् प्रोंकं शतं श्रुचीनां सहसं वा समाशिरां सोमानां, श्रुच्मिणे वलवते, इन्द्रस्य मदाय संहर्षाय सं सङ्गतं भवति, एना हि अनेनैव सोमानां भूमा अस्य इन्द्रस्य उद्रे इक्षौ व्यचः व्याप्तिः (व्याप्त्यर्थोक्स्यचेरसुन्) द्धे धृता भवति । तत्र दृष्टान्तः । समुद्रो न समुद्र इव, यथा समुद्रोऽपां राशिः, उदकेन व्याप्तिमान्, इयचापरिच्छेदवर्ज अपां आधारो भवति, तथा सोमानामिन्द्रकृक्षिरिति भावः । प्रथम- द्वितीयऋगर्थेन सङ्गच्छत इदम्, इन्द्रोदरं अतिमानसोमाधारपात्रमिति कथनम् । 'यः कृक्षिः सोमपातमः समुद्र इव पिन्वते' इत्यत्रापि एवंजातीयको भाषोऽवधेयः ॥

### चतुर्थीमृचमाह—

अयम् ते समंतिस क्योतं इव गर्भिधिम् । वचस्तिच्छिन्न ओहसे ॥४॥ अयम् ऊँम् इति ते सम् अतिसि क्योतःऽइव गर्भेऽधिम् वचः तत् चित् नः ओहसे ॥

अयं उ अयं च असाभिरप्र्यमाणः सोमः ते तुम्यं लद्र्षमित्यर्थः । यं च सोमं तं सं अतिस सम्यक् सातत्येन गच्छिस । तत्र दृष्टान्तः । कपोत इव पिश्वितिशेषः पारावतो यथा गर्भिधिम् गर्भधारिणीं कपोतिकां गच्छिति, तथा तं सोमं प्रामोषि । तत् चित् तस्मादि नः असाकं वचः वचनं स्तोत्रं ओहसे प्रामोषि सामोदं शृणोषीत्यर्थः, गतौ याचने च वर्तते अर्दत्यर्थ उद्दिर् धातः । गर्भधः— गर्मोऽ सां धीयते । इन्द्रः सोमं कामयमानः भोजं भोजं पुनः कपोत इव कपोतीं गतोऽषि पराष्ट्रत्य रिरंसुर्भवतीति दृष्टान्ते कपोतस्य वैशिष्ट्यमवधेयम् । यद्यपि सामान्यतः तिर्यश्चः गर्भिणीषु न रमन्ते, तथाऽपि पारावतः अनुदिनप्रवर्धमानः प्रियां गर्भिणीं अपि कामयते रत्यर्थम् । अत एव इरिराह— 'पारावतः खरिश्वलाकणमात्रभोजी । कामी भवत्यनुदिनं वद्द कोऽत्र हेतुः' इति । अन्यच प्राचीनं पद्यं भवति । 'कल-कणितगर्भेण कण्ठेनाघूर्णितेक्षणः । पारावतः पराष्ट्रत्य रिरंसुश्चम्बति प्रियाम्' ॥ इन्द्रस्य तथाविधसोमकामस्वप्रतिपादनेन इन्द्रमागवते सोमयाजिनि रहोयागैकनिष्ठे पुरुषे तस्य रत्यतिश्चयः स्पष्टो मवति ॥

### पश्चमीमृचमाह---

स्तोत्रं राधानां पते गिवीहो वीर् यस्य ते । विभूतिरस्तु सूनृतां ॥५॥ स्तोत्रम् राधानाम् पते गिवीहः वीर् यस्य ते विऽभूतिः अस्तु सूनृतां ॥

राधानां धनानां, विविधानां दिन्यानामिति बोध्यम्, पते पालक, गिर्वाहः
गीर्भिः लदाविष्कारकस्तोत्रवाग्भिः उद्यमान, (वहतेः असुन्) वीर् विक्रमशालिन् ते

त्रव (कर्मणि षष्ठी) स्तोत्रं लिइषयकिमत्यर्थः यस्य यत्कत्कं मवति, तस्य सूनृता श्रोमना सत्या च वाक् विभूतिः ऐश्वर्यं अस्तु भवतः । श्रुभसत्या वाक् महदैश्वर्यं भवति चेत्, स्तोत्रं सार्थकं भवति वाक्सिद्धेः । स्नृता त्रियसत्या वाक् लोके प्रसिद्धा, बेदे तु अस्मदुक्तार्था ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये अष्टाविंशो वर्गः

षष्ठीमृचमाइ-

कुर्ध्वस्तिष्ठा न <u>ज</u>तयेऽस्मिन्वाजे शतकतो । समुन्येषु व्रवावहै ॥६॥ কুর্ध्वः <u>तिष्ठ नः ज</u>तये <u>अ</u>स्मिन् वाजे <u>शतकतो</u> इति शतऽकतो

सम् अन्येषु ब्रवावहै ॥

हे शतकतो शतकर्मन्, अस्मिन् प्रवर्तमाने वाजे प्राप्तव्ये समृद्धिविषये नः असाकं ऊत्ये अभिवृद्धार्थ ऊर्ध्वः तिष्ठ उचैः स्थितो मव, तेनास्माकग्रुद्धमनं कर्ष्विसितः सिद्धोत् । ततः परं अन्येषु विचारियतव्येषु विषयेषु सं सङ्गतौ भूता अवावहे आवां तं च अहं च, सम्भाषावहे । ईदशोऽन्तरङ्गव्यवहारो देवताभिः सह ऋषीणां साधारणो लक्ष्यते ॥

सप्तमीमृचमाइ-

योगेयोगे तुवस्तंरं वाजेवाजे हवामहे । सर्खाय इन्द्रंमूतये ॥७॥ योगेऽयोगे तुवःऽतरम् वाजेऽवाजे हवामुहे सर्खायः इन्द्रंम् ऊतये ॥

योगेयोगे तत्र तत्र इच्छालामे विषये वाजेवाजे तत्र तत्र समृद्धौ निमित्तभूतायां च सखायः सखिभूता वयं इन्द्रं देवं ऊतये असदिभवृद्धये हवामहे
बाह्यामः । कथंभूतिमन्द्रम् श तवस्तरं अतिशयेन बलिनम् । तवसः शब्दात्
मसर्थीयो विनिः, छान्दसो लोपः ॥

अष्टमीमृचमाह-

आ घो गम्यदि श्रवेत्सहिष्णिभिकृतिभिः। वाजेभिरुपं नो हर्वम्॥८॥ आ <u>घ गमत्</u> यदि श्रवेत् सहिष्णिभिः कृतिऽभिः वाजेभिः उपं नः हर्वम्॥ घ पादप्रणः संहितायां दीर्घः । स इन्द्रः यदि श्रवत् शृण्यायदि, कष्! नः हवं असदीयं हवं आद्वानं इत्यर्थः । उप आ ग्रमत् असत्सयीपं अवदर्यं आगन्छेत् (श्रवत्, गमत्, द्वयं च लिङ्यें लेट्) कथमागच्छेत्! सहस्त्रिणीभिः जितिभिः वहीभिः वत्सम्पादिकाभिरित्यर्थः, तथा वाजेभिः समृद्धिभिश्र युक्तः श्रागच्छेत् । इत्यंभूतलक्षणे तृतीया ॥

### नवमीमृचमाइ-

अर्नु प्रवस्योकिसो हुवे तुविप्रतिं नरम् । यं ते पूर्वे पिता हुवे ॥९॥ अर्नु प्रवस्ये ओकिसः हुवे तुविऽप्रतिम् नरम् यम् ते पूर्वेम् पिता हुवे ॥

प्रक्षस्य प्रातनस ओक्सः स्वानस सकाश्चात् तुविप्रतिं तुनीनां नहनां बन्तयांगप्रश्चानां प्रतिं प्रतिगन्तारम्, तान् अनुप्रहीतुं आगन्तारमित्यर्थः, नरं पुरुषं विलनं हन्द्रं अनु हुवे अनुक्रमेण आह्ययामि । यं ते तां (विभक्तिष्यस्ययः) पिता बस्मित्पता पूर्वं हुवे जुड्दे, आह्तवान् । पितेति पूर्वपुरुषाणामृषीणाम्वपरुश्वणम् । दुवे—हेण् षातुः, दिर्वचनामानः छन्दिस बहुत्वम् । तुविप्रतिम्— प्रतिः प्रतिनिधि-प्रति-दानपोरितिनत्, सन्ववचनत्या प्रयुक्तः, भीमसेनो भीम इव । ते— बामिति विभक्ति-व्यत्ययेन इन्द्रमिति व्याख्यातम्, उत्तरत्र इन्द्रसम्बोधनश्रवणात् सङ्गच्छते चैतत् । अथवा आत्मानमेव ऋषिः 'तव पिता यं आह्तवान्' इत्याह् ॥

### दश्रमीमृत्रमाइ-

तं त्वां वृयं विश्ववारा शासिहे पुरुहूत । सत्वे वसो जरित्रभ्यः ॥१०॥ तम् त्वा व्यम् विश्वऽवार् आ शास्महे पुरुऽहूत सत्वे वसो इति जरित्रऽभ्यः॥

विश्ववार विश्वेः वरणीय, पुरुहूत पुरुमिः बहुभिः आहृत, सखे समान-ख्यान, अस्तरसहाय, वस्तो धनभूत तं पूर्वोक्तगुणविशिष्टं स्वां इन्द्रं वयं तब सखायः जरितृभ्यः स्तोत्भ्यः, वेषामनुग्रहार्थमित्यर्थः आशास्महे प्रार्थवामदे ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये एकोनत्रिंशो वर्गः

## एकादशीमृचमाइ---

असार्कं शिप्रिणीनां सोमंपाः सोम्पानाम् । सखे वजिन्सखीनाम् ॥११॥ असार्कम् शिप्रिणीनाम् सोमंऽपाः सोमुऽपानाम् सखे वजिन् सखीनाम् ॥

हे सोमपाः सोमस पातः अस्माकं सम्बन्धे षष्ठी, असतसम्बन्धिनां, शित्रिणीनां शोभनहतुयुक्तानां मुखोपलभ्रणं, पानकर्मणि त्रियदर्भनसयोतनार्थकिमदम्, 'श्वित्राम्यां श्वित्रिणीनाम्' (१०-१०१-५) इति सुशित्रार्थे शित्रिणीश्वन्दः प्रयुक्तः । सोम-पानां सोमस पातृणां सस्वीनां सखिवत्त्रियाणां देवानां सखे त्रिय, वज्ञिन् वज्ञयुक्त, न्तामाभ्यामः, स्तुमः, तवानुग्रहं प्रार्थमामहे, इति वा वाक्यश्चेषः । अस्माकं सखीनां नावां समृहः तत्त्रसादादिस्तिति वाक्यश्चेषः सायणव्वाख्यानुसारतः ॥

#### द्वादशीमृचमाद---

तथा तदंस्तु सोमपाः सर्वे विज्ञन्तथा कृणु । यथां त उद्दमसीष्टये ॥१२॥ तथां तत् अस्तु सोमऽपाः सर्वे विज्ञन् तथां कृणु यथां ते उद्दमसि इष्टये ॥

दे सोमपाः सोमस पातः, सखे सखिनत्त्रिय, विज्ञिन् रजयुक्त, यथा येन प्रकारेण ते तब इष्ट्रये यजनार्थ, यजतेः क्तिन् उद्मसि उद्मः वयं काम-यामदे, वश्च कान्तौ, इदन्तात् मिसः । तथा तेन प्रकारेण तत् अस्तु तवजनं भनतु, तथा कृणु तथा इरु ॥

### त्रयोदशीमृचमाह—

रेवतीर्नः सधमाद इन्द्रे सन्तु तुविवीजाः । क्षुमन्तो याभिर्मदेम ॥१३॥ रेवतीः नः सध्यादे इन्द्रे सन्तु तुविऽवीजाः क्षुमन्तेः याभिः मदेम ॥

तुविजाताः वहुबलसमृद्धयः रेवतीः घनवत्यः (रिषः दिव्यं धनं भवति, रिष्यं चन्ति । स्वाति, रिष्यं चन्ति । स्वति मतुष्, प्रथमार्थे द्वितीया) सन्तु भवन्तु । काला 'रेवतीः' १ विशेष्यं ऋचि नोक्तम् । स्तुतय इति स्कन्दस्वामी, गाव इति सायणः, गावः स्युः,

न ताः पश्चः, किंतु प्रज्ञारिक्मधनप्रसिविज्यः, वहुबलसमृद्धिसम्पन्नाः दिव्याः शक्तयः सम्पदो वा भवितुमहिन्ति । ताद्द्रयः सम्पदः सधमादे असाभिः सह हृष्यति इन्द्रे नः अस्माकं सन्तिति योजना (सह मादयतीति सधमादः, चुरादिः, सधमाधस्ययोः सहादेशः छन्दसि) । अस्माभिः सह संहर्षवति इन्द्रे भगवति असाकं सम्पदः शक्तयो दिव्या उक्तलक्षणा गावो वा भवन्तु । याभिः उक्ताभिः वयं श्लुमन्तः सम्भारवन्तः मदेम हृष्येम । श्लुशब्दः अन्नवाची प्रायशः सायणीये, कवित् शब्दः स्तुतिः कीर्तिश्वः भवति, एकत्र लक्षणया 'श्लुमति धनाद्ये' इति व्याख्यातम् । एवं हि सम्भारो राशिः निधानं वा प्रायः सर्वत्र सङ्गच्छते ॥

# चतुर्दशीमृचमाइ-

आ घ त्वावान्त्मनाप्तः स्तोत्तभ्यो धृष्णवियानः। ऋणोरक्षन्न चक्रयोः ॥१४॥ आ घ त्वाऽवान् त्मनां आप्तः स्तोत्तभर्यः धृष्णो इति इयानः ऋणोः अक्षम् न चक्रयोः ॥

दे भृष्णो प्रगरम, बलसाहसिन्, समेव त्वावान् सत्सद्दशः (छन्दसि बतुप्) तमना आत्मना खयमेव (छन्दसि आकारलोपः) आसः प्रत्ययितः विश्वसनीयः भूता इयानः याच्यमानः सन् स्तोतृभ्यः स्तोतृणामनुप्रहार्थं अभीष्टं बलं आ ऋणोः आह्त्य प्रक्षिप्तवानसि । तत्र दृष्टान्तः । चक्रयोः रथचक्रयोः अक्षां न अक्षमिव । यथा चक्रयोरक्षप्रक्षेपेण दृढवन्धो जायते गमनाय रथः, तथा समेव आप्तः अन्यस्त्रत्सदशः भूता स्तोतृभ्यो बलं अनुगृह्णासि । तादशममानुषं बलमन्तरा स्तोतृणां केवलं खबलेन गतिरेव न विद्यते । तादशस्य अक्षप्रक्षेपोपमितस्य स्तोतृषु बलनिधानस्य अमेव सद्विध एव स्वामी । यमनुगृह्णासि सं, तं तत्सदशं करोषि इति अन्यत्रापि गीतो मन्नोऽवधेयः । 'कदु द्युम्नमिन्द्र त्वावतो नृन् कया धिया करसे' (१०-२९-५) । तस्मादिन्द्रसदशः कृतः स्तोता इन्द्रेणैव बलवान् भवति, न तु स्वात्मना । इदं च ऋचः वात्पर्य उत्तरपर्चा सङ्गच्छते । उभयोर्क्रचोस्तात्पर्यविचारो नैव कृतः पूर्वच्याख्यासु, कृतश्वेद्वावः शुक्कः शोचनीयश्व लक्ष्यते, 'सावान् अन्यो देवताविशेषः' 'ऋणोः पुरुवच्याख्याः १ इति च पूर्वच्याख्या नाङ्गीकृताऽस्माभिः । इयानः— याच्नाकर्मणः

इमहे इत्यस रूपम्, इङ् गतौ तस लिटः कानच् । ऋणोः तनादिर्धातः, लुङि अडभावः, लडर्थे वा लङ् स्थात् । चक्रयोः – चक्रशब्दस्य अकारान्तस्य इकार श्लान्दसः ॥

पश्चदशीमृचमाह-

आ यहुवंः शतकत्वा कामं जिर्गूणाम् । ऋणोरश्चन्न शचीभिः ॥१५॥ आ यत् दुवंः <u>शतकतो</u> इति शतकतो आ कामम् जिर्गूणाम्, ऋणोः अक्षम् न शचीभिः ॥

शतकतो शतकर्मन् इन्द्र, जारितृणां स्तोतृणां यत् दुवः यत् परिश्रमात्मकं कर्म भवति, तत् आ तेणं कामं अभिलिषतं आ ऋणोः तमेव प्रक्षिपसि । आ इति उपसर्गाभ्यासात् 'ऋणोः' इति क्रियया द्विः सम्बन्धियतव्यः । द्विःप्रयोग आदरार्थः । स्तोतृणां यः परिश्रमः यश्च कामः प्राप्तव्यम्भद्दिश्य भवतः, तद्भयमि सिद्धये साधनं मवति । तदिष इन्द्रेणैव स्तोतृषु प्रक्षिप्तम् । दिव्यत्नप्राप्तिरूपलक्ष्यसिद्धेः साधनभ्तः तत्कामः तत्सदशपरिश्रमश्च इन्द्रानुप्रहेणैव भवतः, तस्यश्वस्तात् कारियत्वाच । तत्र दृष्टान्तः । शचीिभः शक्तिभः तिक्रयाभिरित्यर्थः अक्षां न अक्षं यथा रथचक्रयोः प्रक्षिपन्ति तद्भत् । अत्रापि पूर्ववद्द्ष्यान्तस्य प्रयोजनं ध्येषम् । यथा रथचक्रगतिरश्चं विना न सिद्ध्यति, स्तोतृगतिरिष परिश्रमाभिलिषतवर्जं न भवति । अत्र इन्द्रमेव 'आ ऋणोः' इति सम्बोध्य आह्न, न तु पूर्वसामृचि सायणव्यात्त्यात्रसारतः इन्द्रसद्धं अन्यं देवताविशेषम् । अनयोर्क्रचोः सम्बन्धोऽवधेयः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये प्रिशो वर्गः

#### षोडशीमृचमार---

शश्चिद्दः पोष्ठ्रंथद्विजिगाय नानंदद्धः शाश्वंसद्धिर्धनीन ।
स नो हिरण्या्थं दंसनावान्त्स नेः सनिता सनये स नोऽदात् ॥१६॥ शश्वंत इन्द्रेः पोष्ठ्रंथत्ऽभिः जिगाय नानंदत्ऽभिः शाश्वंसत्ऽभिः धनीनि सः नः हिरण्युऽर्थम् दंसनीऽवान् सः नः सनिता सनये सः नः अदात् ॥

शश्यत् सदा इन्द्रः देवराट् धनानि असाभिः प्राप्तव्यानि विष्यानि व्योतिर्वलादीनि धनानि जिगाय जितवान् असदर्थमिति शेषः । कैः साधनैः रि सोगसामध्यिक्तयाशक्तिकरणभूतैः जगजीवप्राणसङ्केतभूतैरसैः । पद्यपि असैरिति बन्दतो नोक्तम्, तथाऽपि सोतितं त्रिमिर्विशेषणैः । तान्याह । पोप्रुथद्भिः पुनः पुनः समर्थीमवद्भिः (प्रोथु पर्याप्तौ, पर्याप्तिस समर्थीमावः, यक् लुकि शत प्रत्ययः) नानद्द्भिः सन्तिप्रकाशकं श्रव्दं पुनः पुनः कुर्वद्भिः 'देषद्भिः' (णद घातः यक् लुक् प्रवेदः सन्तिप्रकाशकं श्रव्दं पुनः प्रसाद्भिः कार्यसाधकपरिभमोचरकालीनैः प्रशासयुक्तैरित्यर्थः । सः एवं असैजितवानिन्द्रः दंसनावान् कियाबान् (दंसः कर्म, दंस एव दंसना) सनिता दाता सन् नः असम्यं सनये लामाय हिरणयर्थं हिरण्यपं ज्योतिर्मयं रथं अद्ात् दत्तवान् । ज्योतिर्मयन यानेन दैवदत्तेन हि दिव्यं धाम गच्छन्ति देवकामा ऋषयः ॥

मथाश्विनस्त्यः, तत्र प्रथमां स्के सप्तदशीमाइ---

आश्विनावश्वांवर्षेषा यांतं शवीरया । गोमंहस्रा हिरंण्यवत् ॥१०॥ आ अश्विनो अश्वंऽवत्या इषा यातुम् शवीरया गोऽमंत् दुस्रा हिरंण्यऽवत् ॥

हे दस्ता कर्मनिष्पादकौ (गतम्) अश्विनौ, अश्वावत्या अश्ववत्या प्राण-सद्गेतोऽश्वः सार्यः (आकारण्छान्दसः) श्वीरया स्फुरद्रलया इषा एषणया वेग-बत्त्रेरणयेत्यर्थः, आयातं आगच्छतम् । गोमत् प्रज्ञानरिश्नसमृद्धं हिर्णयवत् वेनःसम्पनं च मस्तु युवयोरागमनिषि शेषः ॥

त्वे दितीयां ध्के अष्टादशीमृचमाइ-

समानयोजनो हि वां रथों दस्रावर्मर्तः । समुद्रे अश्विनयंते ॥१८॥ समानऽयोजनः हि वाम् रथेः दस्रो अर्मर्तः समुद्रे अश्विना ईयंते ॥

हे दस्त्री, अश्विनी, वां प्रवयोः समानयोजनः समानं योजनं अध-योजनं यस स रथः उमयोर्ध्वयोरेकरथारूढतात् सरुद्युक्तः अमर्त्यः विनाधरिहतः अमृतधर्मा भवति । हि यसादेवं अविनाशी तसात् समुद्रे अन्तरिक्षलक्षिते अखण्डे परिच्छेदश्चन्ये माकाशे ईयते गच्छति !!

त्वे तृतीयां ध्के एकोनविंशीमृचमाइ-

न्यर्धन्यस्यं मूर्धाने चक्कं रथस्य येमथुः। परि द्यामन्यदीयते ॥१९॥ नि अध्न्यस्यं मूर्धाने चक्कम् रथस्य येमथुः परि द्याम् अन्यत् <u>ईयते</u>॥

हे अश्वनौ, अद्दन्यस्य पर्वतस्य मूर्धनि उचमागे रथस्य एकं चकं नि-येमथुः नियमितव तौ । अन्यत् चक्रं द्यां द्युलोकं परि परितः ईयते गच्छित । अझ्य:- गौरित्येके, प्रजापतिरादित्य इति स्कन्दस्वामी । अहन्तव्यः, पर्वतः, दढलात् इति सायणः । अत्र पर्वत एव ग्राद्यः, तात्पर्योपपत्तेः । अश्विनोः रथस एकं चक्रं पृथिव्या उचैः प्रदेशे, अन्यत् दिवि । रथश्र नियतो गतिविशेषः सङ्केतशब्दो प्राद्यः । तस्य एकं चक्रं पर्वतस्य मूर्धनि नियमितम्, अन्यद् दिवं परितो गच्छति, दिवं प्रति गच्छति वा (परि कर्मप्रवचनीय: 'प्रति' इत्यर्थे प्राह्य इति स्कन्दस्वामी) । इदमत्र रहस्यं बोष्यम् । अन्नमयप्रज्ञाभ्रवः उन्नते पदे, मानुषस्य परिपक्ते चेतःशिखरे आश्विनमेकं बंकं नियमितम्, तादशस्य पर्वतस्य मूर्धनि हि प्रज्ञानोदयरक्मेः प्रथमं स्वागतं भवति । क्षत्र द्याश्विनं च्योतिर्मयं रथं आस्याय मधुमत्तमयोरश्विनोर्योषा दिवो दृहिता उषोदेवी दिवमारोइति, यत्र अन्यद्रथचकं दिव्यं स्थानं गच्छति । अश्विनोव्यापारमधिकृत्य अन्यत्र त्रोक्तमवधेयम् (ए. 118-114) । दिवि पृथिव्यां अधिनोः सश्चारः 'पर्वतस्य मुर्घनि' इत्यन्यत्र मश्रवर्णः स्पष्टो भवति 'यानि स्थानानि अश्विना द्धाये दिवो यह्वीष्वीष्यीषु विश्व । नि वर्वतस्य मूर्धनि सदन्तं (७-७०-३) । अश्विनोः रथः ज्योतिर्मयः, 'आ यातं अश्विना रथेन सर्यत्वचा' (८-८-२) 'हिरण्यवन्धुरं हिरण्यामीशुं दिविस्पृश्चम्' (८-५-२८) ऋत-सम्बन्धधोतकमेव हिरण्य-सूर्य-ज्योतिरादिकमवधयम् । रथो इ वां ऋतजा अद्रिज्तः' (१-५८-८) । अश्विम्यां सह तं रथमास्थितामुषसमधिकृत्यापि 'ता घा ता मद्रा उपसः बुरासुः अभिष्टियुम्ना ऋतजातसत्याः' (४-५१-७) इति बहुवचनेनोक्कम् ॥

अथ उपसस्तृतः, तत्र तृचे प्रथमां स्रके विंशीमाह-

कस्तं उषः कथत्रिये भुजे मर्ती अमर्त्ये । कं नक्षसे विभावारे ॥२०॥

कः ते उषः क्षांत्रिये भुजे मतः अमूर्ये कम् नुक्षमे विभाऽवारे ॥

हे कधित्रिये स्तुतिप्रिये, (क्ष वाक्यप्रवन्धे, षकारस्य प्रकारः छान्दसः तथा काकारस्य हस्यः) उदाः उदाः वदाभिषेये, ऋतस्य उत्तमज्योतिषः धर्यस्य प्रादुर्मातात् प्राक् तं आगामिनं ज्ञापयन्ती या दिवो दृहिता दैन्या मा प्रसीदित सैवोपोदेवी भवति, तां सम्बोधयित । हे अमर्त्ये मरणवर्जिते, नित्यसत्यसात्, कः मर्तः को मतुष्यः ते भुजे तव भोगाय सां भोकुं (धृजेः सम्पदादिलश्चणः किष्, 'श्रुक्' तम्में) प्रभवतीति चेषः । हे विभावारि विशिष्टमासम्पन्ने, (विपूर्वाद् मातेर्वतिष् मत्यर्थीयः, नकारस्य रेफादेशः) कं कीद्यं मतुष्यं नक्ष्मसे सं प्रामोषि (नश्चतिर्गत्यर्थः)? उक्तलश्चणायाः उपसः प्रसादाय कीद्यविकारी भवतीति पृच्छित । ईद्येन प्रश्नेन 'मां अधिकारिणं कुरु देवि' इति प्रार्थना ध्वन्यते । ऋषयः पूर्वे हादैः स्तोत्रेदैवताप्रसादं लेभिरे । नहं साधारण उपःकाल एवं स्तुतः । स सर्वस्यापि प्राणिजातस्य प्रत्यक्षो भवति प्रत्यहम् । तत्र मतुष्यस्य विशिष्टा योग्यता नावश्यकी, चश्चप्मत्रेतः स्थात्, तदा अविकलशरीरे-विद्यादिकरणः सर्वोऽपि प्राणिलोकः उपसो भोगाय प्रभवेत्, प्रभवत्येव । प्रत्यूष-समयमभिलक्ष्य उन्मत्तजनमन्तरा न कोऽपि स्वस्यवृत्तः प्रकृषः 'हे देवि, विभाविर, कस्त्वाग्रुपभोक्तं श्वमः' इति पृच्छेत् । न वा भ्रान्तो मञ्चद्रष्टा, प्राकृतो वा जनः ॥

त्वे दितीयां स्के एकविंशीमाइ-

व्ययं हि ते अर्मनमुह्यान्तादा पेराकात् । अश्वे न चित्रे अरुषि ॥२१॥ व्ययम् हि ते अर्मनमहि आ अन्तात् आ प्राकात् अश्वे न चित्रे अरुषि ॥

हे अरुपि आरोचमाने चित्रे विचित्रे विविधवर्णयुक्ते अश्वे न बडवा इव बविधवे (उपभोग-दुतगतिकतादिद्योतनार्थेयग्रुपमा) हे उपः, वयं स्तोतारो मनुष्याः ते तां विभक्तिच्यत्ययः, आ पराकात् परस्ताद् द्रस्थानादारम्य आ अन्तात् समीपपर्यन्तं, अथवा दूरे वा समीपे वा अमनमहि प्यायामः । अमाकं मितमा- स्थिताऽसि सं द्रादेव न केवलं समीप एव (मन ज्ञाने, श्यनो छक्, छन्दसि बहुलप्)

हि अवधारणे । तृतीयपादे नत्र् उपमार्थीयः । 'न अमन्मिह' इति प्रथमचरणे सं-योजितं सायणीये । न बोद्धं समर्था इति निषेधार्थको नत्र् इति न्याख्यातम् । अयुक्त द्वंविधोऽन्वयः ॥

त्चे तृतीयां स्के द्वाविश्वीमाह-

स्वं त्येभिरागिहि वाजेभिर्दुहितर्दिवः । असे ग्रयें नि धारय ॥२२॥ स्वम् त्येभिः आ गृहि वाजेभिः दुहितः दिवः असे इति ग्यिम् नि धार्यं॥

दिवः द्युलं कय, सर्वसास पितुरूर्ध्वधाम्म इत्यर्थः । दुहितः पुत्रि, हे उपः, स्ट्रोिभः तैः दिव्यैः वाजेिभः वाजैः दिव्याभिः संपृद्धिभः सहेत्यर्थः । त्वं आ गहि बागव्छ । असो (असास सप्तम्याः शे आदेशः) रार्थि धनं दिव्यां सम्पदं, नि भारय नितरां स्थापय, प्रतिष्ठापयेत्यर्थः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये एकत्रिशो वर्गः

## इति प्रथमे मण्डले पष्ठोऽनुवाकः

सप्तमेऽनुवाके पत्र सक्तानि । तत्र तमग्ने प्रथम इति प्रथमं सक्तं अष्टादश्चर्षं आग्नेयम् । हिरण्यस्तूप आङ्गिरस ऋषिः । अष्टमीपोडइयष्टाद्द्रयिष्ठपुभः, शिष्टा जगत्यः ॥ त्वमंग्ने प्रथमो अङ्गिरा ऋषिर्देवो देवानामभवः शिवः सखा । तवे व्रते कुवयो विद्यनापसोऽजायन्तं मुरुतो भ्राजेदष्टयः ॥१॥

त्वम् अग्ने प्रथमः अङ्गिराः ऋषिः देवः देवानीम् अभवः शिवः सर्खा तर्व व्रते क्वयः विद्यनाऽअपेसः अजीयन्त मुरुतः भ्राजीत्ऽऋष्टयः॥

हे अग्ने, त्वं प्रथमः आद्यः अद्गिराः बिङ्गरोनामकः अङ्गिरसां सर्वेषां मूलभूतः ऋषिः द्रष्टा, देवः खयं देवः देवानां सर्वेषां देवानां शिवः शोमनेः सखा सिखभूतः अभवः भविस, लडभें लङ् । तव व्रते खदीये कर्मणि, लद्ध-कर्षकर्मणा हेतुभूतेन सहतः महतः महतः विद्यानापसः विद्यानानि वेदनवन्ति अपासि कर्मणि

बेवां ते ज्ञानवत्कर्माणो मरुत इति सायणानुमारतः । विज्ञना ज्ञानेनं अपांसि येपां र इति युक्तम् (विद ज्ञाने, अस्मात् मक्प्रत्ययः, विज्ञना इति तृतीया, अलुक्)। आज-ष्ट्रष्ट्यः भ्राजमानाः दीप्ताः ऋष्टयः येपां ते दीप्तायुधा इत्यर्थः, भ्राजत् इति व्यत्ययेन श्रतः । अग्रिरङ्गिरसामाद्यः, तस्य व्यापारमहिम्ना उक्तलक्षणा मरुतोऽजायन्त इत्युक्तम् । अङ्गिरोविचारः अन्यत्र सविस्तरं कियते । तेन विश्चदं स्यादाङ्गिरसं तन्त्वम् ॥

द्वितीयामृचमाइ-

त्वमंग्ने प्रथमो अङ्गिरस्तमः क्विट्वानां परि भूषित व्रतम् । विभुर्विश्वंसे भुवनाय मधिरो द्विमाता श्रयुः कित्धा चिदायवे ॥२॥ त्वम् अग्ने प्रथमः अङ्गिरःऽतमः क्विः देवानाम् परि भूषि व्रतम् विऽभुः विश्वंसे भुवनाय मधिरः द्विऽमाता श्रयुः कृतिधा चित् आयवे ॥

हे अग्ने, त्वं प्रथमः अद्यः अङ्गिरस्तमः अतिशयेन अङ्गिरः अङ्गिरःश्रेष्ठ इत्यर्थः । अङ्गिरःश्रव्दस्य सन्त्रत्वनतेन रूढाविष तमप्-प्रत्यपपरस्य तस्य गुणवचनतया प्रयोगो यौगिकतं ज्ञापयतीति बोध्यम् । किवः अतीन्द्रियार्थदर्शी सन् देवानां इतर्तेषां व्रतं कर्म पारे मूषित परितोऽलङ्करोपि । किं च तं विश्वस्मे सर्वस्मै भुव-नाय लोकाय अनुप्रहार्थं विभुः विशिष्टो विविधो वा भवसि (विपूर्वकात् भवतेर्ड-प्रत्ययः) । मेधिरः मेधावान् द्विमाता द्रयोशींकयोगीता निर्माता, यजमाने दिन्यां मौमां च विततां द्विरूपां चितिशब्दवाच्यां प्रज्ञां आधत्तेऽप्रिरित्यर्थः । द्यावा-पृथिन्यो मातरौ यसासौ इति विश्वहे, उभयोश्वत्योः सङ्गतयोर्जायतेऽप्रिः । उभयोः अरण्योरिति याज्ञिकाः । तादशस्तं आयवे मनुष्यार्थं कतिधा चित् कतिमिः विधामिन् इत्युः श्वयानः, मनुष्येषु वससि यावन्तो मनुष्यास्तावन्तस्तव प्रकारासेषु वर्तन्त इत्यर्थः । श्वयः- शीक् स्वमे, असात् उ-प्रत्ययः । आयवे- एतेः उण्-प्रत्ययः ॥

व्वीयाम्बमाह-

त्वमंग्ने प्रथमो मातारश्चन आविभीव सुकतूया विवस्ति । अरेजेतां रोदंसी होतृवूर्येऽसंघ्नोर्भारमयंजो महो वंसो ॥३॥ त्वम् अग्ने प्रथमः मात्तिश्विने आविः भव सुऋतुऽया विवस्ति अरे-जेताम् रोदेसी इति होतृऽवूर्ये असिन्नोः भारम् अयेजः महः वसो इति ॥

हे अग्ने, त्वं मातरिश्वने वायवे प्रथमः ग्रुष्यः, यजमाने मातरिश्वनी वैभवविलासात् प्राक् कविक्रतोरग्नेः प्राकट्यमवदयम्, तस्मान्मातरिश्वने प्रथमोऽप्निः । विवस्वते परिचर्यां कुर्वते (एवं सायणीयम्) यजमानाय तदनुग्रहार्थे सुक्रतुया शोभनकर्मेच्छया युक्तः सन् आविर्भव प्रकाशो भव । अथवा सुक्रत्या शोभनकर्मे-च्छया 'विवस्वते' प्रकाशमानाय आविर्भवेति उपपन्नम् । होतृवूर्ये होत्रा वरणीये कर्मणि, होत्भूतेन अग्निना वरणीयो यज्ञः तस्मिन प्रवर्तमाने सति, रोद्सी घौथ पृथिवी च, ताम्यां लक्षिता ऊर्ध्वा दिव्या चितिः अधस्तात् पृथ्वीगता चितिः उमे च अरेजेतां अकम्पेताम्, अमेर्यज्ञहोत्सवरणे तयोः स्तब्धयोर्निद्रितयोरिव स्थितयोः यजमाने विलसितारम्भावद्योतनार्थकं कम्पनं बोध्यम् । तादृद्यदिमा होतुरग्नेः । भारं यज्ञस्य निर्वाहकार्यभारं अस्छो: सोदवानसि । हे वसो विश्वस्य लोकस्य वसुभूत, महः महतो देवान अयजः लं इष्टवानिस । मातरिश्वने- माता मानहेतुराकाशः अन्तरिक्षं तत्र श्वसिति, श्रनुक्षित्रत्यादौ मातरिश्वन्-शब्दः कन्-गत्ययान्तो निपातितः । सुकतुया- सुक्रतुमात्मन इच्छति, ततो भावे अकारप्रत्ययः, टाप्, डादेशः । विव-खते- विवासितः प्रकाशने परिचरणकर्मा वा । होतृवूर्ये- होत्रा वियत इति, उसं छन्दिस । असन्नो:- पघ हिंसायां, अत्र सहनार्थः । महः- महत इति अत्-लोपः छान्दसः ॥

चतुर्थीमृचमाइ-

त्वमंग्ने मनेवे द्यामेवाशयः पुरूष्वेसे सुकृते सुकृत्ते । श्वात्रेण यित्रोर्मुच्येसे पर्या त्वा पूर्वमनयन्नापरं पुनेः ॥१॥ त्वम् अग्ने मनेवे द्याम् अवाश्यः पुरूष्वेसे सुकृते सुकृत्रतेरः श्वात्रेणे यत् पित्रोः मुच्येसे परि आ त्वा पूर्वम् अन्यन् आ अपरम् पुन्रिति ॥

हे असे, त्वं मनवे मनोः मन्तः मननसामध्यं प्राप्तवतः पुरुषस मनुप्रहायः इत्यर्थः, द्याम् युलोकं दिन्यं भामेत्यर्थः, अवाहायः अन्दितवानसि प्रकटितवान्, सान्यं प्राप्तव्यं चोर्न् दिन्यं स्थानमिति प्रकाश्चितवानसीत्यर्थः। तथा सुकृते श्रोभन-कर्मकारिणे पुरूरवस्ने पुरु वहु रौति श्रन्दायत इति पुरुरवास्तसे उच्चेधांमाभिगन्तुं वहाकन्दनकारिणे यजमानात्मने पुरुषाय सुकृत्तरः अतिश्येन शोभनकर्मकारी भूता वां व्यवश्य इति सम्बन्धः। यत् यदा पित्रोः अरणिलक्षितयोः द्यावाप्यिन्योः चिद्विशेषभूतयोह्न्वाधःस्थानयोः श्रन्योः इत्रान्नेण क्षिप्रमथनेनं परि मुच्यसे परितो सक्तो भवसि, शक्तिमथनाज्ञायसे, तदा तथोत्पन्नं त्वां पूर्वं पुरस्तात् आनयन् आनियाग्रतः अस्थापयन्। पुनः ततः परं अपरं पश्चात् आ आनयन्, प्रथमं पुरोहितं आह्वनीयं विभाय ततः प्रत्यक्तिवं अन्तरधीश्वरं गृहपर्ति अञ्चविश्वर्थः। अवाश्ययः वाश्य शब्दे। पुरुरवसे— पूर्वपदस्य दीर्घो निपात्यते, रु श्रन्दे इत्यस्मादौणादिकोऽसुन्। सुकृते— सुकर्म-पापादिषु कुञ इति किप्, ततस्तुक् ॥

## पत्रमीमृषमाइ-

त्वमंग्ने वृष्भः पृष्टिवर्धन् उद्यंतस्त्रचे भवसि श्रवाय्यः । य आहुतिं पारे वेदा वर्षद्कृतिमेकांयुरग्रे विशं आविवाससि ॥५॥

त्वम् <u>अग्ने</u> वृष्भः पुष्टिऽवर्धनः उद्यतऽस्नुचे <u>भविति</u> श्रवाय्यः यः आऽहुतिं परि वेदं वर्षदऽकृतिम् एकऽआयुः अग्ने विशेः <u>आ</u>ऽविवासित्ते ॥

हे असे, त्वं वृषभः वर्षिता अमीष्टानाम्, पुष्टिवर्धनः पृष्टेः यजमान-पोपस्य वर्धनो वर्धियता उद्यतस्त्रुचे उद्यता उद्भृता सुक् घृतस्नाविणी पात्री येन तसी धीगतदी प्रिस्रवोपकरणसम्पन्नाय यजमानाय तदनुप्रहायेत्यर्थः, श्रवाद्यः श्रवणीयः मन्त्रात्मकैराह्वानैरिति शेषः भवसि । यः यो यजमानः आहुतिं प्रधानाह्वानार्थां होमक्रियां परि परितः सर्वतः वेद जानाति, कीदशीमाद्गुतिम्? वषद्कृतिं वषद्इति कृतिः करणं यसां तां, देवेभ्यः सम्प्रदाने वपद्कारस्य वैशिष्ट्यं श्रीतकर्मस्य प्रसिद्धम्, तद्वुरोचेन अन्तर्यंजनेऽपि होतुः आह्वानात्परं देवेम्पः सम्प्रदाने प्रवर्तमाने वीर्यवान् दार्छप्रदो वषट्कारग्रन्दो बोष्यः । य ईद्दशीं वषट्कारगुक्तामाहुर्ति निर्वर्तियतुं सर्वथा आनाति तं प्रथमं भगवानिप्तः प्रकाशवन्तं करोति, अनन्तरं तेन द्वारा इतरानपीत्याह । अत्र यच्छन्दश्रवणात् 'तम्' इति तच्छन्दाष्याद्वारः । एकायुः एकः अद्वितीयः आयुः जीवनभृतः पुरुषः सर्वेषां मनुष्याणां समष्टिभृत एको मनुष्यस्तं हे अग्ने, अग्ने प्रथमं तं आविवासिस प्रकाशयसि, ततः विद्याः अन्यान् मनुष्यान् आविवासिति योजना । अत्र तृतीयपादस्थो यच्छन्दः अग्निपरतया ग्रहीतुं शक्यः । तिर्हं अयमर्थः । योऽग्निः वपट्कारगुक्तामादृतिं 'परि वेद' परितो मनुष्यम्यो लभते, स समग्ने एकायुः इत्यादि पूर्ववत् । एकायुः— द्वितीयचिं 'कतिभा चिदायवे' इति पठितमिहावधार्यम् । षद्धभा जीवन्नग्निरेकायुरुक्तः । एकायुर्भुख्यान्न इति सायणीयम् । अविच्छिन्नायुरमृत इति वेद्वरमाधवः । वायुरेव आयुः वकारलोप्रख्यान्न इति सायणीयम् । अविच्छन्नायुरमृत इति वेद्वरमाधवः । वायुरेव आयुः वकारलोप्रख्यान्व इति सायणीयो विकल्पः । गत्य-र्थात् इण्-धातोः गुणे उण्-प्रत्ययः । आयुश्चन्दः प्राणिसामान्ये विशेषतो मनुष्ये प्रसिद्धौ वेदे, आयुश्चन्दस्तु क्षीवलिङ्गः जीविते रूढः, एतेर्गत्यर्थादेव निष्पनः । आविवासिति—प्रकाशार्थे प्रयुक्तः प्रायशे वेदे । परिचरितकर्मिति पठितः क्रचिदुपपद्येत ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये द्वात्रिंशो वर्गः

षष्ठीमृचमाह-

त्वमंग्ने वृज्ञिनवर्तानुं नरं सक्मनिपपर्षि विदये विचर्षण ।

यः शूरंसाता परितक्म्ये धने दुभ्रोभिश्चित्समृता हंसि भूयंसः ॥६॥

त्वम् अग्ने वृज्ञिनऽवर्तनिम् नरंम् सक्मन् पिप्पर्षे विदये विऽचर्षणे

यः शूरंऽसाता परिंऽतक्म्ये धने दुभ्रोभिः चित् सम्ऽऋंता हंसि भूयंसः॥

हे विचर्षणे विशिष्टदृष्टे, सर्गद्रष्टः! अग्ने, त्वं वृज्ञिनवर्तिनं वृजिना वर्जनीया कुटिला वर्तिः। पद्या यस तं कुटिलमार्गचरं (वृजेः किचेति इनच्, वृतेश्रेति विनः) नरं पुरुषं सक्मन् सक्मिन सचनीय समवतुं योग्ये (षच समवाये, मिनन् प्रत्ययः) विद्ये ज्ञानगम्ये स्थाने 'विद्या विदिवव्यानि स्थानानि' इति सायणोऽ न्यत्र [इन्पान्ते] (कर्मणि, यज्ञ इति कर्मठाः । अन्तर्यागोऽपि वेदनात्मको विद्य

इन्यते । विदेशनिर्धाद् अथ-प्रत्ययः) । पिपार्धे प्रयसि पालयसि वा, तद्भक्तं इटिलपदादपवर्त्य विद्धश्चन्दवान्यं वेदिवन्यं दिन्यं स्थानं सदः नीला पालयसि वं पूर्णकामं करोषीत्यर्थः । यः लं श्रूरसाता श्रूरसाती श्रूराणां सातिः सम्भजनं यत्र वत्र श्रूरपुरुषेः सेन्ये, पारितक्षम्ये सर्वतः गन्तन्ये परितः प्रयासेन चरिला प्राप्तन्ये (वकितर्गितिकर्मा) धने निमित्ते, शौर्योपेतैः परिश्रमलम्ये दिन्ये धने लन्धन्यतया निमित्तभूते सित 'चर्मणि द्वीपिनं इन्ति' इतिवत् द्भ्नेभिश्चित् अन्परिप बलेन सङ्घयमा वा न्यूनैरपि लद्भक्तेः समृता समृतौ सङ्गतौ, सङ्ख्यानलाधिकैः सह अन्पानां बलपरीक्षायां प्राप्तायामित्यर्थः (समृतिः सम्पूर्वक ऋतिर्गतिः) । भूयस्नः सङ्ख्यान् बलाधिकान् हंसि मारयसि, वावाननुष्रहस्तव मक्तेषु यावता खल्पवलैरपि लद्भक्ते-किन्धन्ये दिन्यधने विद्यातिभिः सह युद्ध्वा जेतन्ये, भूयांसोऽपि लद्भक्तवैरिषः वराभृता भवन्ति ॥

सप्तमीमृचमाह-

त्वं तमेग्ने अमृत्त्व उंत्तमे मंती द्धासि श्रवंसे दिवेदिवे ।

यस्तांतृषाण उभयांय जन्मेने मर्यः कृणोषि प्रय आ चं सूर्ये ॥७॥

त्वम् तम् अग्ने अमृत्ऽत्वे उत्ऽत्मे मतीम् द्धासि श्रवंसे दिवेऽ

दिवे यः तृतृषाणः उभयांय जन्मेने मर्यः कृणोषि प्रयः आ च सूर्ये ॥

हे अग्ने, त्वं तं तथाविधं लद्भक्तं मर्त मनुष्यं उत्तमे उत्कृष्टे अमृतत्वे अमृतषमें द्धासि धारयसि मरणशीलं नरं मरणरिहते उत्तमे पदे स्थापयसीत्यर्थः । किमर्थम् दिवेदिवे प्रत्यहं श्रवसे श्रुतिसम्पत्तये दिव्यावेशश्रवणायेत्यर्थः । अनार्थ इति कर्मठाः । प्रतिदिनं पुरुषस्य अनलाभाय उत्तमे अमृतते स्थानमवश्यं किल! 'श्रवसे' किविथे ख्यापनायेति चेत् कर्मपरार्थस्य न स्थात् क्षतिः । यः यजमानः उभयाय हितिधाय जनमने मानुषं दैव्यमिति दिविधमि जन्म एकत्र इहैव प्राप्तं तत्वाणः अतिश्येन तृष्णायुक्तो भवति (जि तृषा पिपासायां लिटः कानच्) तस्मै सूर्ये प्राज्ञाय

मयः सुखं प्रयः च प्रियं च (प्रयोभिरित्यत्र गतम् १-२-४) आकृणोषि सर्वतः करोषि । सत्येव मानुषे जन्मनि साध्याय दिच्याय जन्मने तृष्णा विवक्षिता, अत एव 'डमयाय जन्मने' इत्यत्र मनुष्यस्य निर्याणात्परं दिच्यं जन्मेह न काङ्कितम् । 'द्विपदां चतुष्पदां च लाभाय' इति कर्मठाः ॥

अष्टमीमृचमाह-

त्वं नो अग्ने सनये धर्नानां युशसं कारुं क्रेणुहि स्तर्वानः । ऋध्याम् कर्मापसा नर्वेन देवैद्यीवापृथिवी प्रार्वतं नः ॥८॥

त्वम् नः अग्ने सनये धनानाम् यशसम् कारुम् कृणुहि स्तर्वानः ऋध्यामं कमें अपसा नर्वेन देवैः द्यावापृथिवी इति प्र अवतम् नः ॥

हे असे, त्वं नः असान् मामित्यर्थे वचनन्यत्ययः, अथवा सम्बन्धे पष्ठी असाकं अन्तरात्मानं (स्कन्दस्वामीयम्) यद्दासं यशोयुक्तं कारुं कर्तारं स्तोत्राणां, स्तीतारमित्यर्थः कुणुहि कुरु । मां असदीयमन्तरात्मानं वा वैभवोपेतं स्तोतारं कुरु इत्यर्थः । किमर्थम् धनानां सनये दिन्यधनलाभाय । कीदशस्त्रम् स्तवानः स्तूयमानः (स्तौतेरानच्-प्रत्ययः)। ऋध्याम ऋद्धिं प्राप्त्रयाम त्रत्पसादात् । नवेन मृतनेन अकृतपूर्वेण अपसा कर्मणा नः कर्म इदमसदीयं यजनं देवैः अन्यैदेवैः सह हे द्यावा-पृथिवी उमे देवते प्रावतं प्रकर्षण वर्धययाम् ॥

नवमीमृचमाह-

त्वं नों अग्ने पित्रोह्पस्थ आ देवो देवेष्वंनवद्य जार्रविः । तुनुकृद्वोधि प्रमंतिश्च कारवे त्वं केल्याण वसु विश्वमोपिषे ॥९॥

त्वम् नः अमे पित्रोः उपऽस्थे आ देवः देवेषु अनुवद्य जारंविः तनुऽकृत् बोधि प्रऽमंतिः च कारवे त्वम् कल्याण वस्त्रं विश्वम् आ उपिषे ॥ अनवद्य निर्दोष हे अमे, देवेषु सर्वेषु मध्ये जारविः जागरणशीलः देवः (जागृ निद्राक्षये, किन्) त्वं पित्रोः द्यावाष्ट्रिययोः, द्युत्थानिवेतः पृथिवी-स्थानितः उमयोश उपस्थे समीपे (उपपूर्वकात् तिष्ठतेः कः) आ आसीनः वर्तमानः सन् नः अम्माकं तन्तृकृत् नवशरीरकारी भूता, अत्र नवं दिव्यजन्मयोग्यं शरीरं यजमानस्थ विधातं प्रभुरिति बोध्यम् । वोधि बुध्यम्व, अनुग्रह एव बोधः । कार्वे स्तोत्र-कृते प्रमातिश्च प्रकृष्टज्ञानश्च भव । हे कल्याण भद्रस्ररूप, त्वं विश्वं सर्वे वसु धनं ओपिये आवपि यजमाने (इ वप् वीजमन्ताने, छान्दसो लिट् लड्थें) ॥

दशमीमृचमाह-

त्वमंशे प्रमंतिस्तं पितासि न्स्तं वेयुस्कृत्तवे जामयो व्यम् । सं त्वा रायंः शतिनः सं संहिस्तिणः सुवीरं यन्ति व्रत्पामंदाभ्य ॥१०॥ त्वम् अशे प्रत्मंतिः त्वम् पिता असि नः त्वम् व्यः कृत् तवे जामयः व्यम् सम् त्वा रायः शतिनेः सम् सहस्तिणेः सुवीरंम् यन्ति वृतुत्पाम् अदाभ्य ॥

हे असे, त्वं प्रमितिः प्रकृष्टज्ञानोऽसि, नः असाकं पिता पालकोऽसि, वयस्कृत् वयः वलं शारीरं मानसं च करोतीति वयस्कृत् सोऽसि (वेति, लुग्विकरणी गतिन्याह्यादिबह्वथों धातुः, वयः आयुष्यपि वर्तते, अत्र आयुष्यप्रद इति सायणीयम्, पाकद्वारेण अन्नानां कर्ता इति स्कन्दस्वामी)। वयं उपासकाः तव जामयः बन्धवः । हे अद्भिष्य न केनापि दम्भियतुं शक्य, अप्रतिहत्वल, त्वा लां शतिनः रायः शतसङ्ख्याकानि धनानि संयन्ति सम्यक् प्राप्तुवन्ति, तथा सहस्रिणः रायः सं-यन्तीति सम्बन्धः । कीदशं लाम्? सुवीरं शोभना वीरा यस्र तं शुभवीर्यसम्पर्भ इत्यर्थः। किंच व्रत्यां व्रतं दिव्यं कर्म पाति रक्षतीति व्रतपाः तम् ।।

इति प्रथमत्य द्वितीये त्रयस्त्रिशो दर्गः

एकादशीमृचमाइ-

स्वामम् प्रथममायुमायवे देवा अञ्चलह्रीषस्य विद्यतिम् । इल्लोमक्रण्यन् मनुषस्य शासनी पितुर्यत्पुत्रो ममकस्य जायते ॥११॥ त्वाम् अग्ने प्रथमम् आयुम् आयवे देवाः अकृण्वन् नहुंषस्य विश्पतिम् इळाम् अकृण्वन् मनुषस्य शासंनीम् पितुः यत् पुत्रः ममंकस्य जायंते ॥

हे अग्ने, देवाः आयवे मनुष्यस्य अर्थाय तादध्यें चतुर्थी, नहुषस्य मनुष्यस्य विद्यतिं राजानं प्रथमं प्रधानं आद्यं वा आयुं मनुष्यं जीवभूतं अकृणवन् अर्कृतन् । यत् यदा ममकस्य मामकस्य पितुः पालकस्य द्युस्थानपुरुषस्य पुत्रः तदंशः जायते मनुष्ये प्रादुर्भवति, तदा लामप्रिमेव मनुषस्य मनुष्यस्य शासनीं उपदेष्ट्रीं इळां पःयन्तीं वाचं अकृणवन् अकृषेन्, कृषेन्तीति लहथीं युक्तः । आयुम् गत्यर्थात् एतेः, गतम् । नहुषस्य णह बन्धने, उपच् । मनुषस्य ज्ञाना-धात् मनेः उषच् । शासनीम् शिष्यतेऽनये।ते शासनी करणे ल्युट् । ममकस्य- अस्यच्छब्दस्य ममकादेशः, संज्ञापूर्वको विधिरनित्य इति वृद्ध्यभावः ॥

असिन् मन्ने आयु-नहुष-मनुषशब्दाः मनुष्यपर्यायाः साक्क्तास्तात्पर्याचगतये करपन्ते । यद्यपि पुराणकथाप्रसिद्धानि ययाति-नहुपादीनि सक्तेऽस्मिन् श्रूयन्ते, यद्यपि रेतिहासिकपुरुपन्य कयो निर्दिष्टा इति स्थूलद्यां ग्रहणं शक्यम्, यद्यपि च पुराण-कथोदाहरणेन ईद्दशानि सक्तानि कथित्रत् पूर्वेर्व्याख्यातानि पुराणकथापारमार्थिकल-निरूपणानीव संवृत्तानि, तथाऽपि नहुप-मनुषादेः पर्यायशब्दस्य यौगिकार्थमवधाय मनार्थविचारे कृते तात्पर्यं सुगमं भवति । देवाः जगद्व्यापारयुक्ताः सर्वेश्वरविभवभूताः अप्निं प्राणबलसम्पनस्य नरस्य तदर्थं वा प्राणबलभूतं प्रथमं जीवं विद्धते 'आयवे प्रथमं आयुम्' पष्ट्यर्थे चतुर्थी चेत् 'प्राणस्य प्राणः' इतिवत् जीवस्य जीवः, आयोरायुः । त्रतस्ते परस्परस्नेहबन्धोपेतस्य मनुष्यस्य राजानं कुर्वन्ति 'नहुपस्य विक्पतिम्' । यदा अग्रेमेनुष्यस्य च स्नेहबन्धः सिद्ध्यति, तदास एव नेता प्रभुर्भवति । अत्र नहुष-श्चर्दार्थविवरणे सायणीयश्चपयुक्तं द्रष्टव्यम् (१-१२२-८) । यदा मनुष्ये दिव्यस्य पितुः अंशजः पुत्रः अग्निः लब्धजन्मा भवति, तदा तमग्निमेव 'मनुषः' मतिमती मनुष्यसा 'इळां' पश्यन्तीं वाचं कुर्वन्ति । उदितज्ञानस्य पुंसः अग्निरेव इळा मवति । आप्रीस्ते इळा-सरखत्योर्विवेचनाय इळायास्तत्र दृष्टिप्राबल्यमुक्तम् । इळा वाक् प्रसिद्धा बेदे, सा **पश्य**न्ती वागिति बोध्यम् । 'ममकस्य पितुः' अत्र दिव्यः पिता सर्वस्य जगतः पितैव मदीयः पितेति ऋषिणा व्यवहारे खसम्बन्धो मत्त्यतिशयश्र बोध्यौ ॥

द्वादशीमृचमाह-

त्वं नों अग्ने तर्व देव पायुभिर्मघोनों रक्ष तुन्वश्च वन्य । त्राता तोकस्य तर्नये गर्वामस्यानिमेषं रक्षमाणुस्तर्व व्रते ॥१२॥

त्वम् नः <u>अग्ने</u> तर्व देव पायुऽभिः मघोनः रक्षः तन्वः च वन्यु न्नाता तोकस्य तनेये गर्वाम् असि अनिऽमेषम् रक्षमाणः तर्व वृते ॥

हे वन्द्य स्तुत्य, अग्ने देव, मघोनः मघवतः, मधं धननाम तद्दतः नः असान् तव पायुभिः पालनैः रक्ष, तन्त्रश्च तन्श्च शरीराणि च असारसम्बन्धीनि रक्ष (तन्तः, शसो जसादेशः)। तव व्रते नित्ये कर्मणि, कर्तव्ये लदीये देवकार्ये स्थितस्त्रं अनिमेषं निमेषवर्जं विच्छेदमन्तरा रक्षमाणः रक्षितव्यं सर्वं शत्रुभ्यो रक्षन् गवां गोपदवाच्य-चिद्रश्मिधनानां तोकस्य सन्तानस्य तनये तनयस्य (पष्ट्यर्थे सप्तमी) तत्त्रभवस्य सन्ततिविश्लेषस्य च त्राता असि रक्षको भवसि, न केवलं दिव्य-धनरक्षा, शरीररक्षा वा प्रार्थ्यते, आग्नेये वते चिद्रश्मिभूत-गोधनसन्ततिश्च रक्षिता भवतीति अग्निदेवप्रभावोऽपि वर्णितः ॥

त्रयोदशीमृचमाह-

त्वमंग्ने यज्येवे पायुरन्तरोऽनिष्क्षायं चतुरुक्ष इध्यसे । यो रातहं व्योऽवृकाय धायसे कीरेश्चिन्मन्त्रं मनसा वनोषि तम् ॥१३॥

त्वम् अग्ने यज्येवे पायुः अन्तरः अनिषङ्गार्यं चृतुःऽअक्षः इध्यसे यः रातऽहेव्यः अवृकार्यं धार्यसे कीरेः चित् मन्नम् मनसा वनोपि तम्॥

हे असे, त्वं यज्यवे यजमानस अर्थाय तादर्थ्य चतुर्थी, यजतेर्युप्रत्ययः, पायुः पालियता (कृ वा पा जि-इत्यादिना उण्) अन्तरः अन्ततरः, मिन्नकृष्टः पालको यजमानस्थेत्यर्थः । अनिपङ्गाय न विद्यते निषङ्ग नितान्तं सङ्गो यस तसे यजमानस्थार्थाय तं चतुरक्षः चतारि अक्षीणि यस सः, त्रिलोक्यां तुरीये धामनि च अग्नेर्दिष्ट्यंजमानार्थं वर्तते, तथाभूतः इध्यसे दीप्यसे, चतसृषु दिक्षु अग्नेज्विलान

बैदितव्यानि प्रकर्षेण अनुशास्तीत्यर्थः ॥
पश्चदशीमृचमाह-

त्वमंग्ने प्रयंतदक्षिणं नरं वर्मेव स्यूतं परि पासि विश्वतः । खादुक्षद्मा यो वंसतौ स्योनकुजीवयाजं यर्जते सोपमा दिवः ॥१५॥ त्वम् अग्ने प्रयंतऽदक्षिणम् नरम् वर्मेऽइव स्यूतं परि पासि विश्वतः

खादुऽक्षद्मां यः वसतो स्योन्ऽकृत् जीव्ऽयाजम् यजते सः उपुऽमा दिवः ॥

दे अग्ने, त्वम्, प्रयतद्क्षिणं प्रयता प्रवद्धा (यम् यन्धने) दक्षिणा युक्तायुक्तिविकेपूर्विका दानिकिया येन तम् । पात्रमुद्दिय द्रव्यत्यागो दानं भवति, तस्य
पात्रं देवताप्रतिनिधिभूतं बोध्यम्, अत एव दानं पावनं देवताप्रीणनं भवतीति कीर्त्यते ।
अथ तथाभूतं विश्वतः सर्वतः पारे पास्ति परिरक्षसि । तत्र दृष्टान्तः । वर्मेव
स्यूतं स्यूतं निष्छिद्रतया निष्पादितं (षिवु बन्धने) वर्मेव कवचिमव, यथा कवचं
रक्षति मानुषं देहं तथा लं विश्वतः तं नरं परिपासि । यः यजमानः स्वादुक्षद्माः
स्वाद्धनः अतिथि स्वाद्धन्नेन प्रीणयतीत्यर्थः, अग्निरतिथिः प्रसिद्धो वेदे । वस्तो स्ववासगृहे (अन्तर्यागे स्वगृहं शरीरं भवति) स्योनकृत् सुस्वकारी अतिथीनामिति
श्वेषः । 'स्योनशीरतिथिने प्रीणानः' इत्यन्यत्रापि मन्त्रवर्णोऽवधेयः (१. ०३. १.) ।
यश्र जीवयाजं यजते जीवस्य जीवतः याजं यजनं (कृतामावण्डान्दसः) यावजीवं
अन्तियाजं यजते जीवस्य जीवतः याजं यजनं (कृतामावण्डान्दसः) यावजीवं
अन्तिष्ठिति, यद्वा जीवाः प्राणिनः इज्यन्ते पूज्यन्तेऽत्रेति जीवयाजः तं अनुतिष्ठति,
सः यजमानः दिवः युलोकस्य उपमा समीपवर्ती भवति, इद्देव स्वर्गान्तिकस्थो
भवति । उपम इत्यन्तिकनाम । सोपमा संहितायां सोर्लोषः पादपूरणाय । उपमा
उपमानं, दिवो दृष्टान्त इति एकेषां व्याख्या । जीवयाजिमत्यत्र जीवैः पश्चिमः यजनपिति वाद्यपश्चीयाः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये चतुर्श्चिशो वर्गः

षोडशीमृचमाह-

इमामेसे शर्णि मीमृषो न इममध्वानं यमगांम दूरात् । आपिः पिता प्रमंतिः सोम्यानां भृमिरस्यृषिक्रन्मस्यीनाम् ॥१६॥ ड्माम् अग्ने शरिणम् मीमुषः नः इमम् अध्यानम् यम् अगांम दूरात् आपिः पिता प्रत्मंतिः सोम्यानांम् भृमिः असि ऋषिऽकृत् मर्लीनाम् ॥

हे अग्ने, नः असदीयां इमां वश्यमाणस्य रार्गि हिंसां (शृणोतेः हिंसार्थादौणादिकः अनि-पत्ययः) मीमृषः क्षमस्य (मृपस्तितिक्षायां स्वार्थको णिच्, लोडर्थे छङ्) हिंसा च अग्निदेवविषये कृतोऽपराधः, भगवन्तमग्नि अलक्षयिसा अपर्थं गसा तस्माद्रुरतो गमननेव मोऽपराधो व्रतलोपरूषः । तदाह । दूरात् दूरदेशं यं इमं अध्वानं मार्गं अगाम गनवन्तो वयम्, मः सद्द्रवर्तिसात असदपराधविषयः स्वि नः सर्वथा हिनकरे मिद्रे सित, विश्लेषतोऽपचार एवेति उत्तरार्धन स्पष्टं भवित । सं आपिः आपियता वन्धः इष्टप्राप्तिकृदित्यर्थः । पिता पालकः पितृष्टानीयः प्रमितः प्रकृष्टज्ञानयुक्तः सोम्यानां सोमार्हाणां देवानां सोमपायिनां भृमिः आमकः, चालक इत्यर्थः, यजने देवान् आह्य सिन्ध्यापयित ह्यग्निः, तसाचालकः असि । मर्त्यानां मजुष्याणां ऋषिकृत् दर्धनकृत् असि । सोम्यानां अमर्त्यानां मर्त्यानां च उपकारी अग्निः। मोम्यानां अनुष्ठानृणां मर्त्यानां आप्यादिगुणयुक्तोऽग्निरिति सायणीयम् । भृमिः— अग्न अनवस्थाने, अमेः सम्प्रसारणं चेति इन्-प्रस्यः ॥

सप्तदशीमृचमाह-

मनुष्वदंग्ने अङ्गिर्स्तदंङ्गिरो ययातिवत्सदंने पूर्ववच्छुंचे । अच्छं याद्या वहा दैव्यं जनुमासादय बहिष् यक्षि च प्रियम् ॥१७॥ मनुष्वत् अग्ने अंगिर्स्तत् अंगिरः ययातिऽवत् सदंने पूर्वऽवत् शुचे अच्छं याहि आ वह दैव्यंम् जनम् आ साद्य बहिषे यक्षि च प्रियम् ॥

हे शुचे दीप्त! अङ्गिर: एतकामक देव! अग्ने! सदने असदीये यजनगृहे (बहिरन्तश्र योजनीयम्) अच्छ अभिमुखं, अभेरथें अछेति निपातः। ग्राहि गच्छ। तत्र दृष्टान्तः। मनुष्वत् मनोरिव, मनुरिव वा (तस्य तत्रेति षष्ट्यथें, तेन तुल्यं किया चेदिति प्रथमार्थे वा वितः) अयमर्थः। मनोः ऋषेः यज्ञसदनं यथा तं गच्छिस

तथेहापि गच्छ, यथा वा मन्तृणां मनुष्याणामाद्यो देवः मनुर्यञ्चसदनं गच्छित तथा गच्छेति भावः। एवं अङ्गिरस्वत् अङ्गिरसऋषेरिव, अङ्गिरादेव इव वा, ययातिवत् ऋषेर्ययातेरिव, ययातिदेवभावं प्राप्तो देव इव वा, पूर्ववत् पूर्वे इव, पूर्वेषां इव वा, 'याहि' इति सम्बन्धः। अथ यजनसदनं गला देव्यं देवेषु भवं जनं लोकं आवह आनय, सर्वदेवबृन्दं आनयेत्यर्थः। प्रियं इष्टं तं बहिष् आस्तीणें आसने आसाद्य उपवेश्चय, यिश्च च यज च, लोटि शपो छक्, अन्यच छान्दसम्। अत्रेदमवध्यम्। मनुः, अङ्गिराः, ययातिः इति त्रयोऽपि मन्त्रद्रष्टारः। राजा नाहुष इति प्रसिद्धोऽपि ययातिः 'सुतासो मधुमचमाः' इति तृचस द्रष्टेत्यनुक्रमणिका (ऋत्सं. ९-१०१-४-६)। एवं दृष्टान्त-भूतानां त्रयाणामृषीणां यजने प्रसन्तो भवत्यप्रिरिति षष्ट्यर्थे वतिः। अथ त्रयोऽपि देवाः देवभूता वा। मनुर्भन्ता देव आद्यो मनुजानाम्, अङ्गिरा अङ्गनशीलोऽप्निवैभव-भ्राली देवः, ययातिश्च देवभूतः, (यस्य यातिः गतिः सर्वत्र वायोरिव रथगतिरिति तत्त्ववोधिनीकारः, 'यती प्रयत्ने' इति धातोवेति नव्यानामेके, सर्वथा गतिवेगवान् उद्यमी दैवतविभव इति वयम्) एवं त्रयोऽपि यजने प्रसन्ना इति प्रथमार्थे वतिः।।

अष्टादशीमृचमाह-

प्रतेनां में ब्रह्मणा वावृधख शक्ती वा यत्ते चकृमा विदा वा । उत प्र णेष्यभि वस्यो अस्मान्त्सन्नः सज सुमुत्या वार्जवत्या ॥१८॥

एतेने अग्ने ब्रह्मणा ववृध्ख शक्ती वा यत् ते चकृम विदा वा उत प्र नेषि अभि वस्थः असान् सम् नः सृज सुऽमुत्या वार्जऽवत्या ॥

हे असे, एतेन अस्मदीयेन ब्रह्मणा स्तुतिलक्षणेन मन्नेण वृह्धस्व वर्धस्व (१९ १६), बहुलं छन्दसीति शपः रुष्ठः, अभ्यासस्य संहितायां दीर्घः) शक्ती वा श्राच्या वा (सुपां सुछुक् इति तृतीयायाः पूर्वसवर्णदीर्घलम्) विदा वा श्लानेन वा यत् ते तव स्तोत्रं चक्रम वयं कृतवन्तः, एतेन ब्रह्मणेति पूर्वत्रान्वयः । वथाश्रक्ति यथाझानं यत् स्तोत्रं अकार्ष्म तेन वर्षस्वत्युक्तम् । स्तूयमाना देवताः स्तोतिर वर्षन्ते । उत् अपि च अस्मान् लामाश्रितान् स्तोतृन् अभि अभिलक्ष्य वस्यः वसीयः वसु-

भत्तरं श्रेयः प्रणेषि प्रणयसि, प्रकर्षेण प्रांपंगसीत्यथेः (णीव् प्रापणे, नेषि श्रपो इक्) () नः असान वाजवत्या समृद्धिमत्यां सुमत्या श्रोभनबुद्धाः संसृज सम्बन्धयः।

इति प्रथमस्य द्वितीये पश्चित्रिशो ृवर्गः

सप्तमेऽनुवाके 'इन्द्रस्य नु वीर्याणि' इति पश्चदशर्चं द्वितीयं सक्तम् । आङ्गिरसो दिरण्यस्तूप ऋषिः, त्रिष्टुप् छन्दः, इन्द्रो देवतीं ॥

तत्र प्रथमामृचमाह-

इन्द्रंस्य नु वीर्याणि प्र वोचं यानि चकारं प्रथमानि वज्जी । अहुन्नहिमन्वपस्तंतर्दे प्र वक्षणां अभिनृत्पर्वतानाम् ॥१॥

इन्द्रेस्य नु वीर्याणि प्र <u>वोच</u>म् यानि <u>च</u>कारं प्रथमानि वज्जी श्रह्मन् अहिम् अनुं अपः तृतुर्दे प्र वृक्षणाः अभिनृत् पर्वतानाम् ॥

इदं ऐतियोमेति सक्तं उभयं च ऐन्द्रं हिरण्यस्त्पेस । अत्र वृत्रवधवृत्तान्तः परत्र वृत्रवधवृत्ताः । उभयोः समासतस्तात्पर्यं सक्तद्रयान्ते प्रतिपादयिष्यते । त्रसक्तिवद्याद् वृत्रवधितहासरहस्यं अङ्गिरस्तं च समालोचियष्यामः । तस्मात् स्पूर्लीयानितिरोधेनेह पदार्थमात्रमाचक्ष्महे मन्नाणाम् । ऋषिरहे पराक्रमानिन्द्रस्य देवराजस्य वीर्याणि वीरकर्माणि प्रवोचं नु प्रवशीमि तावत् (नु क्षिप्रनामेति स्याख्यातारः, वोचम् अडभावः, छङ् लड्थें) यानि वीरकर्माणि प्रथमानि प्रधानानि न केनापि कृतपूर्वाणि वा वज्जी वज्जवान् इन्द्रः चकार् कृतवान् । त्रीणि तानि कर्माण्याह । अहिं मेषं (सर्पे वृत्रेऽपि अहिः, हन्तेः आङि इण्, आङो हस्वः) अहन् हत्वान् । अनु पथात् अपः तत्तद् अपो हिंसितवान्, भूमौ अपां पातन-मेव हिंसा (तर्दितिहिंसार्थः) पर्वतानां सम्बन्धिनीः तर्देक्षया वक्षणाः प्रवहणशीलाः नदीः (वक्षणा वहतेः, निंदीनाम) प्राभिनत् प्रभिन्नवान् ॥

द्वितीयामृचमाह-

अह्नहीं पर्वते शिश्रियाणं त्वष्टांसी वर्ज खंधे ततक्ष

वाश्राईव धेनवः स्यन्देमाना अर्जः समुद्रमवं जग्मुरार्षः ॥२॥ अर्हन् अर्हम् पर्वते शिश्ययाणम् त्वष्टां अस्मै वर्ज्ञम् स्वर्थम् तत्रश्च वाश्राःऽईव धेनवंः स्यन्देमानाः अर्जः समुद्रम् अर्व जग्मुः आर्षः ॥

पर्वते शिश्रियाणं आश्रितं, पर्वते निलीयमानिमत्यर्थः (श्रिक् धातोः लिटः कानच्) अहिं मेषं अहन् हतवान् । केन साधनेन श्रिस्मे इन्द्राम त्वष्टा तथा देविश्वली स्वर्धे खः सम्बन्धिनं खर्लीकीयमित्यर्थः, सुष्ठु अर्थे प्रेरणीयं इति सायणः । चर्जं आयुषं तनक्ष तन्कतवान् । तेन लगुनष्टेन खर्येण वज्जेण हतवान् अहिम् । मेषे तथा भिन्ने स्यन्द्रमानाः स्रवन्त्यः आपः समुद्रं अपां राश्चि अञ्चः ऋजना मार्गेण कियाविश्लेषणिमदम्, अवजग्मुः प्राप्ताः । तत्र दृष्टान्तः । वाश्ला इव यथा हम्मारवीपेताः धेनवः वत्सान् प्राप्नुवन्ति तथेति ॥

वृतीयामृचमाइ-

वृषायमाणो वृणीत् सोमं त्रिकंद्रुकेष्त्रपिबत्सुतस्य । आ सार्यकं मुघत्रदत्त् वज्रमहिन्नेनं प्रथमुजामहीनाम् ॥३॥

वृष्यमाणः <u>अवृणीत</u> सोमंम् त्रिऽकंहुकेषु अ<u>षिवत्</u> सुतस्यं औं सार्यकम् मुघऽवां अदुत्तु वर्जम् अहंन् एनुम् प्रथम्ऽजाम् अहींनाम् ॥

वृषायमाणः १९ १व वर्षितेशचरित्रन्दः [पदपाठे १९ इति हन्व-अकारः छान्दसः] सोमं अत्रुणीत १ तवान् । त्रिकदुकेषु अभिष्ठश्च्यदं त्रिकदुका इति आचश्चते याज्ञिकाः । ज्योतिगौरायुरिति एतनामका यागास्त्रिकदुका उच्यन्ते । तिर्धे अन्तर्यागपरेऽर्थे धपपादम् । ज्योतिरादित्रिके सुतस्य सोमस्य अंशं अपिछत् पीत-वान् । अय मध्या सोमपानेन धनवान् सायकं अन्तकरं भन्नूणां [यो अन्तकर्मणि ण्युक्] वज्रं आद्त्त गृहीतवान् । तेन अहीनां मेघानां प्रथमजां प्रथमं जायत इति प्रथमजाः [जनादिस्यो विर्, विद्वेगोरिति आसम्] तं एनम् अहन् इतवान् । अथशा 'एनम् अहन् इतवान् । अथशा 'एनम् उतिवार्यं विभक्तिस्यत्ययः, एतेन वज्रेणेत्यर्थः ॥

चतुर्थीमृचमाह-

यदिन्द्राहेन् प्रथमजामहीनामान्मायिनामिनाः प्रोत मायाः । आत्सूर्ये जनयन्यामुषासं तादीका शत्रुं न किंला विवित्से ॥४॥ यत् इन्द्र अहेन् प्रथमऽजाम् अहीनाम् आत् मायिनाम् अमिनाः प्र उत्त मायाः आत् स्यीम् जनयेन् याम् उषसंम् तादीकां शत्रुम् न किले विवित्से ॥

हे इन्द्र, यत् यदा अहीनां मेघानां प्रथमजां प्रथमजातं मेघं अहन्
हतवानिस [लङ्, मध्यमपुरुषेकवचनम्], आत् ततः परं मायिनां मायाविनां मायाः उत कपटप्रज्ञा अपि प्रामिनाः प्रणाधितंवांनिस [मीन् हिंसायाम्, मीनातेः निगमे हस्त्रसम्] आत् तदनन्तरं सूर्यं उषसं द्यां द्यस्थानं च जनयन् भावरक-भेषप्रहाणेन प्रकाश्यम् वर्तसे तादीन्ना तदानीं दितदानीमित्यस्य पृपोदरादिबाद्दणं-स्यस्यः] शत्रुं वैरिणं न विवित्से किल न लन्धवानिस खल्छ। किल- निपातस्य भेति दीर्घतम् । विवित्से- विद्रु लाभे, लिट् ॥

पश्चमीमृचमाह-

अहेन्वृत्रं वृत्र्तर्ं हयंसिमन्द्रो वज्जेण महता व्धेने । स्कन्धांसीव कुलिशेना विवृक्णाहिः शयत उप्रुक्षेथिव्याः ॥५॥

अहंन् वृत्रम् वृत्रऽतरंम् विऽअंसंम् इन्द्रंः वज्रेण महता वधेंने स्कन्धं।सिऽइव कुलिंशेन विऽवृंक्णा अहिः <u>शयते उप</u>ऽएक् पृथि्वाः ॥

इन्द्रः वृत्रतरं अतिशयेन वृत्रं आवरकं लोकस्य, वृत्रं आवरकं असुरं मेघरूपं विद्योग आयुधेन महता बलीयसा वधेन प्रहारेण [हनश्र विंध इति मावे अप्] ठयंसं विगवास यथा बाहुच्छेदो भवति तथा अहन् हतवान् । तथा छेदे दृष्टान्तः । क्वित्रोन कुठारेण विवृत्रणा विशेषेण छिकानि स्कन्धांसि इत्र वृक्षस्कन्धाः यथा

भूमौ पितता भवन्ति तथा सित, अहि: दृत्रः पृथिठयाः भूमेः उपपृक् सामीप्नेन सम्प्रक्तः शयते शेते । विवृक्णा- शे त्रश्रू छेदने, निष्ठानलम् । श्वते- श्वेः परस्य श्वपः लगमानैः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये पट्त्रिंशो वर्गः

अथ स्रंके पष्टीमृचमाह—

अयोद्धेव दुर्मद् आ हि जुह्ने महावीरं त्रिविबाधमृजीषम् । नातारीदस्य समृतिं वधानां सं रुजानाः पिपिष इन्द्रेशत्रुः ॥६॥

अयोद्धाःईव दुःशमदेः आ हि जुह्ने महाऽवीरम् तुविऽवाधम् ऋजीषम् न अतारीत् अस्य सम्श्रितिम् वधानांम् सम् रुजानाः पिपिषे इन्द्रेशत्रुः ॥

अयोद्धा इव न विद्यते योद्धा यस स इव दुर्मदः दुष्टर्षः दर्गत् महावीरं महान्तं वीरं तुविबाधं तुवीन् प्रभृतान् शत्रून् बाधमानं ऋजीषं अपार्जकं शत्रूणां इन्द्रं आ जुह्वे हि आहृतवान् खल्छ । अस्य इन्द्रस्य वधानां प्रहाराणां समृतिं सङ्गमं नातारीत् तिरतं नाशकोत् स दुर्मदः । सः इन्द्रशत्रुः इन्द्रः शत्रुः यस स खत्रः रुजानाः नदीः समिपिषे सम्पिष्टवान् । सर्वान् लोकानाष्ट्रण्यतो वृत्रदेहस्य पातेन तत्रत्यं पापाणादिकं चूर्णीभृतं इति सायगः । 'रुजानाः किल ग्रीया उच्यन्ते । आत्मीया त्रीया सम्पिष्टवान् । प्रहार्र्वेष्यमानश्रृणीकृत इत्यर्थः' इति स्कन्दस्वामी । ऋजीषम्— 'अर्ज ऋज चेति ईपन् । यत् सोमस्य पूपमानस्यं अतिरिच्यते तद् ऋजीषम्, तद्वान्' इति मायणः । रुजानाः— रुज भङ्गे, व्यत्ययेन शानच् । विषिषे— पिष्टर सञ्च्र्णेन, व्यत्ययेन लिट् ॥

सप्तमीमृचमाह-

अपादंहस्तो अपृतन्यदिन्द्रमास्य वज्रमधिसानौ जघान । वृष्णो विधिः प्रतिमानं बुर्भूषन् पुरुत्रा वृत्रो अशयुद्धांस्तः ॥७॥ ख्रपात् अहस्तः अपृतन्युत् इन्द्रम् आ अस्य वर्ज्ञम् अधि सानौ जघानुं वृष्ठणाः विधिः प्रतिऽमानम् बुर्भूषन् पुरुत्रा वृत्रः अशयत् विऽअस्तः ॥

अपात् पादरहितः (बहुत्रीहौ पादशब्दस्थान्सलोपः छान्दसः) अहस्तः हस्तबितः, एवं सर्वथा छिनाङ्गः इन्द्रं उद्दिश्य अपृतन्यत् पृतनामैच्छत्, युद्धं व त्यक्तवान् । अस्य वृत्रस्य सानौ उच्छितप्रदेशे अधि उपि वज्रं इन्द्रः आज्ञान आभिग्रुख्येने प्रक्षिप्तवान् । अशक्तस्य युद्धेच्छोर्षृत्रस्य दृष्टान्तमाह । विधिः
छिनग्रुष्कः पुंस्त्रहीन इत्यर्थः वृष्टणः (वृपु सेचने) सेचनसमर्थस्य पुंस्त्रशालिन इत्यर्थः प्रतिमानम् प्रतिह्रपं बुभूषन् भितृतिमच्छन्, पुंसः सादृश्यं जिगमिषुर्नपुंसक इव
इत्यर्थः । स वृत्रः पुरुत्रा बहुषु अङ्गेषु (सप्तम्यर्थे त्रा-प्रत्ययः) उपस्तः विशेषतः
स्थितः विकीर्णाङ्ग इत्यर्थः, अश्यत् अशेत, भूमौ अपतत् (शीङ् स्वमे, व्यत्ययेन
परसीपदमं, छन्दिस शपो छगभावः) ॥

अष्टमीमृचमाइ-

नृदं न भिन्नमंमुया शयानं मनो रहाणा अति यन्त्यापः । याश्चिद्वत्रो महिना पर्यतिष्ठतासामहिः पत्सृतःशीवीभृव ॥८॥ नृदम् न भिन्नम् अमुया शयानमं मनेः रहाणाः अति यन्ति आपेः याः चित् वृत्रः महिना पारेऽअतिष्ठत् तासाम् अहिः पत्सुतःऽशीः ब्रभूव ॥

अमुया इत्यंभ्तलक्षणया शयानं पतितं वृत्रं आपः अतियन्ति अति-क्रम्य गच्छन्ति । 'अग्रया अग्रुप्यां भूमौ' इति सायणः । अत्र दृष्टान्तः । भिन्नं नदं न बहुधा भिन्नक्र्लं सिन्धुमिव, यथा वृष्टौ नदीक्र्लभेदनेन प्रवहन्त्यापस्तथा मृतं वृत्रमितिकामन्तीत्यर्थः । कीदृश्य आपः १ मनो रुह्मणाः मनुष्याणां चित्तं आरी-हृन्त्यः (रुह-धातोः व्यत्ययेन शानच्, अन्यच छान्दसम्) । एवं अपामधः शयाने मृते वृत्रे, आपः मन आरोहन्तीत्युक्तम् । उत्तरत्रं गूढार्थविचारे तात्पर्यं निरीक्षणीयम् । अथ यासामपावरकोऽत एव बन्धकोभूदृतः तासामेव पादेषु पिततोऽवस्थित हत्याह । महिना खमिश्मा याः चित् या अप एव पर्यतिष्ठत् परिवृत्य स्थितवान् अहिः वृतः तासां अपां पत्सुतःशीः पादस्य अधस्तात् श्रयानः बभूव (पाद-श्रव्य पद् आदेशः सु इति उपजन≖ङान्दसः, सप्तम्यर्थे तसिङ्, ततः श्रेत इति किप्) ॥

## नबमीमृचमाइ---

नीचार्वया अभवदृत्रपुत्रेन्द्रो अस्या अव वर्षर्जभार । उत्तरा सूर्धरः पुत्रआंसीदानुः शये सहवेत्सा न धेनुः ॥९॥ नीचाऽवयाः अभवत् वृत्रऽप्रेत्रा इन्द्रेः अस्याः अव वर्षः जभार् द्वत्रत्रेरा सूः अर्थरः पुत्रः आसीत् दानुः शये सहऽवेत्सा न धेनुः ॥

वृत्रपुत्रा वृत्रः पुत्रो यसाः सा वृत्रमाता नीचावयाः नीचौ वयसौ यसाः सा, वयाः शाखानाम, शाखास्थानीयतात् भूजयोः प्रलम्बवाहुः अभवत् पुत्रे हन्य-माने तद्वधपरिहाराय तस्थोपि वाहू प्रसार्य स्थितेत्यर्थः । इन्द्रः तथां अवस्थिताया अपि अस्याः वृत्रमातुः अव अधः, वृत्रस्थोपि वधः वधसाधनं वजं (असुनि हन्तेर्वधादेशः) जभार प्रहृतवान् (इ-प्रहोः भतम्) । तदानीं सः माता (सत इति सः किप्) दानुः उत्तरा उपि स्थिता पुत्रः वृत्रः अधरः अधोभागस्थित आसीत् । सा स सहवरता वत्ससहिता धेनुनी गौरिव द्वाये शयनं कृतवती । केषं पुराणकथा शिक्षमन्वेष्टन्यम् ॥

## दशमीमृचमाह-

अतिष्ठन्तीनामनिवेशनानां काष्ठांनां मध्ये निहितं शरीरम् । वृत्रस्यं निण्यं विचेशन्त्यापों दीर्घं तम् आश्रंयदिन्द्रशत्रुः ॥१०॥ अतिष्ठन्तीनाम् अनि ज्वेशनानांम् काष्ठांनाम् मध्ये निऽहितम् शरीरम् वृत्रस्यं निण्यम् वि चुरन्ति आपंः दीर्घम् तमंः आ अश्यत् इन्द्रेश्तत्रुः ॥ अतिष्ठन्तीनां अनवस्थितानाम् चलानामित्यर्थः अनिवेशनानां निविधन्तिः अभिन् इति निवेशनं स्थानं तद्रहितानां उपवेशनरहितानां प्रवहन्तीनां काष्टानां अपां [काष्टाः क्रान्ता स्थिताः, पृषोदरादिः] मध्ये निहितं स्थापितं शारीरम् । कस्य विद्यत्रस्य । कीहशं तत् विषयं अन्तिहितं गुप्तमदृश्यमिति यावत्, तादृशं अपां अन्तिनमं शरीरं (कमं) आपः विचरन्ति विशेषेण आक्रम्य प्रवहन्ति । एवं जलमध्ये वृत्रशरीरे प्रक्षिप्ते सति इन्द्रशत्रुः वृत्रः दीर्घं तमः दीर्घनिद्रात्मकं निधनं प्राप्य, तद्यथा भवति तथा आश्चायत् सर्वतः पतितवान् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये सप्तर्तिशो वर्गः

एकादश्वीमृचमाह—

दासपंत्नीरहिंगोपा अतिष्ठन्निरुंद्धा आपंः प्रणिनेव गार्वः । अपां बिल्रमपिहितं यदासीद्वृत्रं जीवन्वाँ अप् तद्वेवार ॥११॥ दासऽपंत्नीः अहिंऽगोपाः अतिष्ठन् निऽरुंद्धाः आपंः प्रणिनांऽइव गार्वः अपाम् बिलेम् अपिंऽहितम् यत् आसीत् वृत्रम् जवन्वान् अपं तत् वृत्रार् ॥

दासपत्नीः दासः पतिः यामां ताः (दमु उपक्षये) दासयतीति दासो दृत्रो विश्वस श्रपिता यासामपां स्वामी ता आपः, अहिगोपाः अहिः दृतः गोपाः रश्वकः यासां ताः आपः (गुप् रक्षणे गोपनं अत्र निरोधनं भवति) निरुद्धाः आतिष्ठन् बन्धनस्याः आसन् । का इव १ पणिनेत्र एतनामकेनामुरेण गवां अपदृत्रों निरुद्धा गातः यथा स्थितास्तथा । यत् आपां बिलं गोपनस्थानद्वारं प्रवहणद्वारं वा अपिहितं आसीत् निरुद्धममवत् । वृत्रं जघन्त्रान् इतवान् [हन्तेः लिट्, कमुन्] इन्द्रः तत् तद्विलं अपत्रत्वार अपावृतवान्, अपां प्रवाहाय द्वारमुद्धाटितवान् ॥

द्वादशीमृचमाह—

अरव्यो वारो अभवस्तिदिनद्र सृके यत्त्रां प्रत्यहेन्द्रेव एकः ।

अजियो गा अजियः शूर् सोम्मवास्तिः सरीवे सप्त सिन्धून् ॥१२॥ अइव्यंः वारंः अभवः तद् इन्द्र सुके यत् खा प्रतिऽअहेन् देवः एकें व् अजियः गाः अजियः शूर् सोमम् अवे असुजः सतीवे संति सिन्धून् ॥१

हे इन्द्र, यत् यदा त्वा ताम् सृके वजायुधे [सुकः वजिनाम, स-धातोः कक्प्रत्ययः] प्रत्यहन् प्रतिकृतं प्रहृतवान् वृतः, तत् तदा तं अइटर्यः अश्वे भवः अश्वावयवभृतः वारः वालः [लतविक्वेंच्यः] मिश्वकादीनां निवारियता अश्ववाक इव वृत्रस्य निराकर्ता अभवः । अथ एकः अद्वितीयः देवः तं गाः अजयः निरुद्धाः गाः पुनर्लव्धवान् तं, हे शूर् शौर्ययुक्त, सोमं सोमं च अजयः, सप्त सिन्धून् सप्तसङ्ख्याकाः नदीः, स्पन्दमाना अपः सर्तवे सर्तु प्रवाहरूपेण गन्तुं अवास्त्रजः अवसृष्टवान् विमोचितवानित्यर्थः । अस्वापृचि 'देव एकः' देदीप्यमानः सर्वार्येषव्यक्तिः अदितीयः वृत्र इत्येके । अत्र वृत्रहत्या, गोलामः, सोमप्राप्तिः, सप्त-सिन्धुविमोचनम्, इत्येतेपां कः सम्बन्धः, ईद्य आख्यानस्य का वा विवक्षाः उत्तरित्रं प्रवामः ॥

त्रयोदशीमृचमाह-

नासी विद्युत्र तन्यतुः सिषेध न यां मिह्मिकिरद्ध्रांदुाने च । इन्द्रश्च यद्युंयुधाते अहिश्चोतापरीभ्यो मुघवा वि जिंग्ये ॥१३॥ न असे विद्युत् न तन्यतुः सिसेध न याम मिह्म अकिरत् हृादुनिम् च इन्द्रंः च यत् युयुधाते इति अहिः च उत् अपरीभ्येः मुघऽवां वि जिंग्ये ॥

असी इन्द्रांग, इन्द्रमुहिश्य वृत्रेण प्रयुक्ता विद्युत् न सिषेध इन्द्रं न प्राप (षिधु गत्याम्, लिट्) तथा तन्यतुः गर्जनं (तनोतेर्यतुच्) न प्राप । यां मिहं वृष्टिं (मिहं सेचने, मेहित सिश्चतीति मिट्, किप्) अकिरत् विश्विप्तवान् यां ह्यादुनिं च हात्कारयुक्तां अश्चनि च प्रयुक्तवान् साऽपि न सिषेध, इन्द्रं न प्रामोत् । यत् यदा इन्द्रश्च अहिश्च उमाविष युयुधाते युद्धं चक्रतः, तदा विद्युदादयः

इन्द्रं न सिषेष इति पूर्वत्र सम्बन्धः । उत्त अपि च मघवा इन्द्रः अपरीभ्यः अपराभ्यः वृत्रकृतमायाभ्यः सकाशात् (अपरीश्चन्दः अन्यवचनः) विजिग्ये विशेषेण जितवान् ॥

चतुर्दशीमृचमाइ-

अहें य्वीतारं कर्मपश्य इन्द्र हृदि यत्ते जुप्तुषो भीरगच्छत् । नवे जु यन्नवृतिं जु स्रवेन्तीः श्येनो न भीतो अर्तरो रजीसि ॥१४॥

अहें: यातारेम् कम् अपुरयः इन्द्र हृदि यत् ते ज्ञ्ञुषेः भीः अगेच्छत् नवे च यत् नुवृतिम् च स्रवेन्तीः रुपेनः न भीतः अतरः रजीति ॥

वृत्तं इतवत इन्द्रस्य किं मृतो वृत्त उत नेति श्रङ्काऽमबत् तसात् परावतः अत्यन्तद्रदेशात् नदीरतरत्, लोकांसातरत् वृत्तइत्याविनिश्चयाय । इन्द्रमन्तरा को वा वृत्रस्य
इन्ता मवेत् ! इममर्थ प्राह । मयेव इन्तब्यः, अन्येन केनापि घातितो मा भृद्धृत्र इति वेगेन
श्रङ्क्ष्या नदीस्तीर्लाऽगच्छत् जिघांसुरिन्द्रः इति एकं व्याख्यातारः । वृत्रइत्यया पापं
कृतवानसीति भीतिरिन्द्रस्य जातेत्वन्वाख्यानानि उदाहरन्त्येके । नायमर्थः सम्मतोऽ
स्माकम् । हे इन्द्र, जञ्चुषः वृत्रं इतवतः (इन्तेः लिट्, कसुन्, जिघांसोः अन्तर्मावितसनर्थ इति स्कन्दस्तामी) ते तव हृद्धि मनसि यत् यदि भीः किं इतवान्
असि वा इति शङ्कारूपा अगच्छत् प्रामुयात्, तर्हि अहेः वृत्रस्य यातारं अभिगन्तारं इन्तारमिति यावत्, कं अपद्यः कमन्यं दृष्टवानसि, न कोऽपि
वर्तते । यत् यस्मात् कारणात् नव च नवतिं च एकोनश्रतसङ्घ्याकाः
स्मवन्तीः नदीः रजांसि लोकांश्व अतरः तीर्णवानसि, अन्येन इतो मा भूदिति,
किं इतो मृत एव वा न वेति, भीतः शङ्कितः अतर इति सम्बन्धः । क इव !
इयेनो न द्रगमनशाली बलवान् पश्चीव (इयेनः इयेङ् गतौ, इनन्)

पत्रद्यीमृचमाह—

इन्द्रों यातोऽवंसितस्य राजा शर्मस्य च शृङ्गिणो वर्जवाहुः ।
सेदु राजा क्षयति चर्षणीनाम्रान्न नेमिः पारे ता बंभूव ॥१५॥
इन्द्रेः यातः अवंऽसितस्य राजां शर्मस्य च शृङ्गिणंः वर्ज्ञऽवाहुः
सः इत् उम् इति राजां क्षयति चर्षणीनाम् अरान् न नेमिः परिता

<u>चभूव</u> ॥

षृत्रे हते वज्जवाहुः इन्द्रः यातः गच्छतः जङ्गमस (यातीति यात् शत्), अवसितस्य अवबद्धस स्थावरस (पित्र् बन्धने), रामस्य शान्तस शृद्धिणः च अग्रुपस्थानीयशृङ्गलक्षितद्र्पेयुक्तस्य राजा अभूत्, सर्वस्थापि चरस्य अचरस्य शान्तस्य शक्तस्य च ईश्वरोऽभूदित्यर्थः । 'शृङ्गिणः महिप-वलीवर्दादेः' इति प्रविच्याख्यानं नोपपमम्, महिपादेर्जङ्गमेऽन्तर्भावात् । अथ च 'यातः अवसितस्य' इति एकं द्वन्द्वम्, 'श्वमस्य शृङ्गिणः' इत्यन्यद् द्वन्द्वं उक्तमवधेयम् । सः इत् स एव इन्द्रः (सः संहितायां सोलीपः छान्दसः) चर्षणीनां मनुष्याणां राजा भवन्य क्षयिति ईष्टे (श्वयतिः ऐश्वयंक्षमी)। सः ता तानि पूर्वोक्तानि सर्वाणि परि वभूव परितो व्याप्तवान् । तत्र दृष्टान्तः । नेमिः रथचक्रपृष्ठं अरान् न नामौ कीलितान् काष्टिविशेषान् इव, यथा रथचक्रस्य परितो वर्तमाना नेमिः नाभौ कीलितान् अरान्परितो भवति, तथा इन्द्रः सर्वे परितो भवतिस्र्यः ॥

प्रथमाष्टके द्वितीयेऽसिन्नध्याये अन्तिमं सक्तद्वयं हिरण्यस्तूपसार्पेयं व्याख्यातम् । तन्नैकमाग्नेयम् , ऐन्द्रमन्यत् । आग्नेयस्य व्याख्याने अङ्गिरोविचारोऽन्यत्र क्तियत इति उक्तम् । ऐन्द्रस्य व्याख्याने वृत्रकथा प्रसक्ता, तत्रापि विवरणं नोक्तम् । अत्रोभयोः विचारः कर्तव्यः । यत आङ्गरसवृत्तानि वृत्रवृत्तान्तश्च तत्र तत्र दाग्नतय्याग्नदाहृतानि स्थानित ब्रह्मकोशस्थिमितिहासनेपमार्पं रहस्यम् । परोक्षत्रचनैमेश्ववर्णा तत्त्वगिमितं इति-हासमाचक्षते । परोक्षत्रचनलं ताह्यानां मन्नाणामम्युरगन्तव्यम् । तदन्तरेण स्थूलपश्चीयं स्थमार्थपश्चीयं वा तात्पर्यमसङ्गतं भवति । इदं च प्राक् प्रपिन्नतं 'यत्र प्रावा' इति सक्तार्थविवरणे, अन्यत्र च भूमिकायामानेदितम् । अथ पत्रपामस्तावत् किविधमङ्गिरस-मिषकृत्य मन्नवर्णेषु वर्णनम् ॥

अक्रिर इति सक्तत् अकारान्तः शब्दोऽयं सप्तम्येकवचने प्रयुक्तः । तद्यथा 'नवग्वे अङ्गिरे दशग्वे सप्ताखें (४-५१-४) इत्यत्र अङ्गिरसां गणः अङ्गिर इति प्रोक्तम् । सकृत् व्रथमाबहुवचने अकारान्त एव प्रयुक्तः 'आत् अक्तिराः प्रथमं दिधरे' इति । अत्र अङ्गिराः अङ्गिरसः । अन्यत्र सकारान्तस्यैव प्रयोगी वेदे लोके च प्रसिद्धः । उभयोश्र इपयोरेक एव अवयवार्थः । अङ्गार-अग्निशन्दाविव अङ्गिरःशन्दोऽपि अङ्गतेर्धातोनिष्पन्नो बीध्यः । 'अग्निमीळे' स्काव्याख्याने अग्निपदिनिर्वचनमधिकृत्य समासेनोपन्यस्तम् । अद्रयादीनां वक्ष्यमाणानां चतुर्णा शब्दानां व्युत्पादनेषु इमान्युणादिस्त्राण्यवधेयानि भवन्ति । 'अङ्गेनेलो । ध्र' अग्निः । 'अङ्गिमदिमन्दिम्य आरन्' अङ्गारः । 'अङ्गेतरिसिरि इंडागमश्र' अङ्गिराः । 'ऋजेन्द्राग्रादयः रत्नन्ताः' अप्रम् । अत एव अग्निशब्दस्य अवयवार्थकथने ब्राह्मणवाक्यवंलेन अग्रणीरग्निरित्याहुः । अग्रयङ्गाराङ्गिरसां अव्यतिरेक-भामनन्ति ब्राह्मणानि । 'ये अङ्गारा आसन् ते ब्रङ्गिरसोऽभवन्' इति । 'अङ्गारेषु यो मभूव सोऽङ्गिराः' इति नैरुक्ताः । अन्ये च 'अङ्गिरोभिः ऋषिभिः सम्पादितलात् बङ्गसौष्टवाद्वा अङ्गिराः अग्निरुपः' इति । अङ्गिरसमधिकृत्य विविधं वर्णयन्ति मन्त्रवर्णाः । अप्रिः प्रथमोऽङ्गिराः, अप्रिपुत्राः अङ्गिरसः, अप्रिरङ्गिराः शक्तियनुः इति च प्राहुः । 'सहसः धनो अङ्गिरः " " ऊर्जो नपातमीमहे जिम् (८-६०-२) 'कया ते अग्ने अङ्गिर ऊर्जी नपान्' (८-८४-४) 'लामग्रे अङ्गिरसो गुहा हितं अन्वविन्दन् शिश्रियाणं बने वने । स जायसे मथ्यमानः सहो महत् लामाहुः सहसस्पुत्रमङ्गिरः' (५-११-६) ॥ इत्येवंविधैर्मन्त्रवर्णेः सर्वथा आङ्किरसं तत्त्वं अग्निवैभवसम्बन्धीति स्पष्टं अवगम्यते । वसात् पावकत-शोचिष्मत्त्व-होतृत-कविकतुत्वादयोऽग्रेथे गुणाः प्रथिताः, तैः सम्पन्नः अङ्गिरा अङ्गिरसां गणो विति प्राह्मम् । यथा अग्निदेवी देवानां अर्थे स्थितः, तथा 'दिवस्पुत्रासः' अङ्गिरसोऽपि ॥

अङ्गिरसो देवाश्चेत् कथं पुनिरमे पितरो मनुष्या ऋषयः प्रसिद्धा गीयन्ते ? देवा अनुष्या इति द्विधाऽपि निर्दिष्टा मवन्ति । उभयथाऽप्युपपत्ति पश्चामः । आर्भवतन्त्वविचारे अदुक्तं तदिह सार्यम् । अङ्गिरस ऋषयो मनुष्याः सन्तस्तपसा यजनेन दिष्यमध्यानं अधिगम्य देवभावं प्राप्ताः । पूर्वं देवा एव स्वर्धामानोऽग्निविभवा ऋषिषु मनुष्येषु छन्धजनमानः अत्रिभृगुकुत्सादय इव दिष्यमावप्राप्तिप्रदर्शनाय दृष्टान्तभूताश्चेति बोष्पम् । अत्र प्रथमं तावत् मनुष्या अङ्गिरसोऽसाकं पितर इति मन्नान् कीर्तयतो कांशिभिर्दिन

श्वामः । 'वीछ चिद् हळ्हा पितरो न उन्थैरिद्रं रुजनिङ्गरसो रवेण । चक्रुर्दिवो बृहती गातुमसे अहः स्वर्तिविद्धः केतुम्रुसाः' ॥ (1-01-२) 'अस्माकमत्र पितरो मनुष्या अभि प्रसेदुर्ऋतमाशुनाणाः' (४-1-1३) 'हळ्हं नरो वचसा दैव्येन व्रजं गोमन्तम्रुशिजो वि बृद्धः' (४-1-1५) एवंविधाः बहवो मन्त्रा मनुष्यानृनीन् पूर्वान् पितृन् देवभावं प्राप्तान् मनुष्योपकारिणो देवसाहाय्यकारिणोऽपि गायन्ति ॥

अथ देवर्षयो देवा एवेमेऽङ्गिरसो बृहस्पतिभावं ब्राह्मणस्पत्यं वा प्राप्ताः इन्द्र-कार्यसाधका अभिवर्ण्यन्ते, तथा अश्विभ्यां मरुद्धिः सह कीर्तिता भवन्ति । अङ्गिरसा सप्तमञ्जयया कीर्तने प्रसिद्धे ऽपि बृहस्पतिरूपलेन तेषां एकरूपप्रतिपादनं 'इमां धियं सप्तशीणीं पिता नः' (10-६७-1) इत्यादौ स्पष्टं द्रष्टव्यम् । 'यो मद्रिभित् प्रथमजा ऋतावा बृहस्पतिराङ्गिरसो हविष्मान्' (१-७३-१) इत्यत्रापि बृहस्पतिराङ्गिरसः । अङ्गि-रोमिरिन्द्रः श्रेष्ठोऽङ्गिरा मवतीत्यन्यत्र बहुशः प्रथितः । तथा च 'सो अङ्गिरोभिरङ्गिर-स्तमो भूद् वृषा वृषिः सखिभिः सखा सन्' (१-१००-४) 'विश्वरूपा मस्तो न सामिभः' (१०-७८-५) 'आ युवानः कवयो यज्ञियासो मरुतो ... ... नक्षन्तो नरो अङ्गिरस्वत्' (६-४९-11) इत्यादौ मरुत्सम्बन्धिलमप्यङ्गिरसाम्रुक्तम् । तथा दिवो दुहितुरुवसः प्रस्तावे 'अभृदुषा इन्द्रतमा मघोनी अजीजनत् सुविताय श्रवांसि । वि दिवो देवी दुहिता द्धात्यक्निरस्तमा सुकृते वस्नि' (७-७९-३) ॥ बहुभ्यो मन्त्रेभ्य आक्निरसप्रसङ्ग उपसः प्राप्ती गवां लाभे अद्रिभेदने इन्द्रविजयादौ चावगम्बते । इमानि सर्वाणि एकसैव बुत्तान्तस्य सम्बन्धीनि भवन्ति । स च इन्द्रकृतवृत्रवधी भवति । वृत्रहतेः युगपत्फलानि चनारि परस्परसम्बद्धानि बोध्यानि । यद्यपि तानि बहुभिर्मश्रेबीध्यानि भवन्ति, तथाऽपि एकस्यैव पर्वतपदवेदनीय-वृत्रमञ्जनस्य युगपत् प्राप्तानि फलानि ज्ञापयन्तं मर्श्र उदाहरामः । 'लमपो बि दुरो विषूचीः इन्द्र दळहमरुजः पर्वतस्य । राजा भवो जगत-अर्वणीनां साकं सर्पे जनयन्यासुवासम्' (६-३ •-५) ।। इदं मन्नतात्पर्यम्— हे इन्द्र, सं वृत्रेणावृता अपः यथा सर्वतः प्रसृता भवन्ति तथा व्यस्जः । कथमिदं श्रव्यमभवत र पर्वतस्य दृदं अपां बन्धकप्रदेशं अमाङ्गीः, तस्मादिदं फिलतम् । अन्यानि च 'साकं' युगपत् फलितानि । तानि ध्र्यस्य, उपसः, दिवय जन्मानि । गवां विमोचनं च उपसा स्र्येण सह वा वेदे कीर्तितं बोध्यम्- 'गृणानो अक्रिरोभिर्दस विवरुपसा स्र्येण गोभिरन्धः' (१-६२-५) ॥ एवं इन्द्रसाहाय्ये वृत्रवधार्थे गवामधिगमे उषःप्रादुर्भावे सूर्य-

बन्मनि च अङ्गिरः प्रस्तावस्तत्र तत्र ऋक्संहितायां श्रुयते । इन्द्रकृत्यवृत्रवषस ग्ढार्चे निर्णीते अङ्गिरसतस्वगुणविभवाः स्वतः स्फुटाः स्युः ॥

वृत्रकथा तर्हि निरीक्षणीया । किमनया प्रतिपिपादयिष्यते ? बाह्यपक्षेऽपि गौणार्थमन्तरा न तात्पर्यसिद्धिः। अत एव गौणाः शब्दा इति शबरः। तमेव 'उपमार्थे युद्धवर्णी भवन्ति .... ... उषसमस्य स्वसारमाह साहचर्यात्' इति यास्कः । परोश्व-बचनानीति ब्राह्मणानि । 'निण्यं बचः' इति ऋग्वेदः । तमेव गुढार्थं अवद्योतयन् सङ्केतरूपः श्रॅंब्दें इति वयम् ॥

वृत्रवृत्तान्तस्य ग्रुख्यो विषयो यथा वृत्रवधनिष्पादितः अपाग्नत्सर्गो भवति, तथा आङ्गिरसकथाया गर्वा विमोचनमेव सारवात् विषयः । यत्र वली मुख्यः पणयोऽन्ये 🕊 तमसस्पुत्रा असुरवीराः प्रभाना भवन्ति । इमाश्र गावो न चतुष्पात्पञ्चवो भवन्ति, नाप्यापो भौतिकं जलम् । गावो रक्ष्मयः बाह्या अपि अन्तःप्रकाशसङ्केतभ्ताः, अत एव ऋतरक्षमयो बोब्याः । ऋतं च ज्योतिरुत्तमं धर्यश्चन्दवाच्यं वेदे । तमसा वृत्रेण आफ्रान्ता आपस्तु वृत्रवधात्परं विसृष्टाः सत्यस्यैव धारा भवन्ति । इमाम 'ऋतस भाराः' 'सप्त सिन्धवः' कवित् 'खर्वतीरप' इत्युल्लिखताः सप्ततस्वात्मकविश्वधारण-सत्यशक्तिधारा भवन्ति । पर्वतो मेघो भवति । बलस्य पर्वतस्तु गुहामयः, यत्र अन्धकारमये स्वले गावश्रिद्रवमयोऽपह्त्य वलेन निश्चिप्ता भवन्ति । अङ्गिरा आङ्गिर-सो वा बृहस्पतिः सप्तास्यो ब्रह्मणा हार्दवाग्वीर्यज्वलितेन मन्त्रेण बलेनाधिष्ठितं पर्वतं भिन्वा गाः निर्गमयति, तथा इन्द्रेण 'युजा' सहायेन अपाम्रुत्सर्ग निरवर्तयदिति प (२-२३-१८) बहुशो गीयते वेदे । उत्तरत्रापि प्रसक्तिवशात् तान् मुख्यान् मञ्जवणीन् गुदार्थपरतयैव व्याख्येयान् अन्यार्थपरतायामयुक्तान् प्रदर्शयिष्यामः । ऋक्षंहितायाः सर्वाणि वृत्रवधस्यलानि आङ्गिरसप्रस्तावस्थलानि च परीक्षितानि चेत् , बल-वृत्र-पणि-त्रभृतयोऽसुराः, आपः, गावः, पर्वतः इत्यादीनि अन्तर्यागपराणां ऋषीणां रहस-आषितानि 'परोक्षवचनानि' 'निण्या बचांसि' इत्यसंश्चयं इढं मवेदित्यलमिइ विस्तरेण ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये जद्यांत्रको वर्गः

प्रयमाष्टके द्वितीयोऽष्यायः समाप्तः